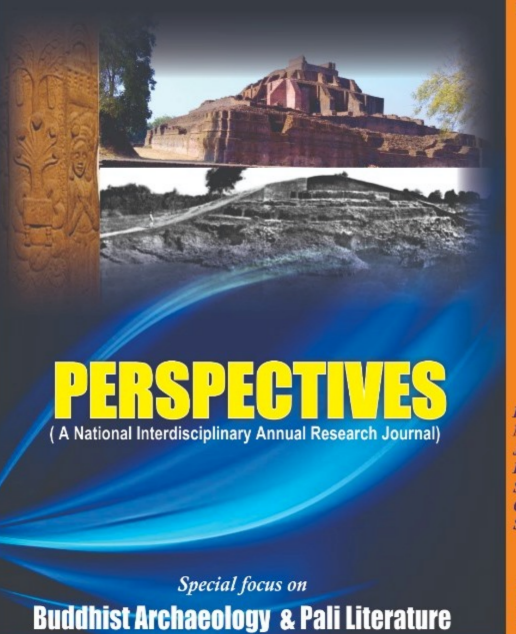
ISSN: 2249-5134



Peer Reviewed National Research Journal for Interdisciplinary Studies in Arts Commerce & Social Sciences

Vol- I, Issue (X) 2021



Dr. Madhukarrao Wasnik P.W.S. Arts, Commerce & Science College

> Kamptee Road, Nagpur - 26 (Reaccreditated 'B' by NAAC)

Official Website: www.pwscollege.edu.in Email: principal@pwscollege.edu.in

#### About us:

Dr. Madhukarrao Wasnik PWS Arts, Commerce and Science College began its educational crusade from 1968 with a very small strength of students in one of the backward areas of North Nagpur. It has turned into a well-established institution catering to nearly four thousand students with an education inspired by the values of the Lord Buddha and Dr. Babasaheb Ambedkar. There are UG and PG Course Programmers in Arts, Commerce and Science Streams. We are happy to announce that from the session 2021-22 college have started B. Sc. Course and introduced two optional subjects in B.A. i.e. Psychology and Music. The institution has a well-equipped library for the students and Research Cell, and Internet Facilities. Also College has developed Physics, Chemistry, Botany, Zoology, Psychology laboratory and a Music room. With a purpose to promote research, Pali and Dr. Ambedkar Thought Research Centre has been established which benefits many Research Scholars. Research is a very meaningful activity in the institution. The College has many publications to its credit. The present publication is also another milestone in this direction. Perusing the vision of Dr. Ambedkar, our institution is constantly moving ahead to accomplish its social responsibility of providing equal education to the marginalized section of the society.

## **Subscription & Address for Communication**

Perspectives Institutional Rs.400 (Annual) Individual Rs.300 (Annual)

#### **Contact:**

Managing Editor /Editor

Dr. Madhukarrao Wasnik PWS Arts, Comme

Dr. Madhukarrao Wasnik PWS Arts, Commerce & Science College,

Kamptee Road, Nagpur-26

Phone: 0712-2653711 Official Website: www.pwscollege.edu.in

College Mail: principal@pwscollege.edu.in Journal e-mail: pwsperspectives@gmail.com

Published by: Principal, Dr. Madhukarrao Wasnik PWS Arts, Commerce & Science

College, Kamptee Road, Nagpur-26

Printed by: Saurabh Printing Press, Mahal, Nagpur

Disclaimer: The views and opinion expressed in the article are solely made by authors. Authors will be responsible to contents and corrections. For any dispute Jurisdiction will be Nagpur Court.

## Editorial

We are pleased to publish this regular issue of Perspectives: A Peer Reviewed National Research Journal for interdisciplinary studies in the year 2021. For a long period we were thinking of bringing out a focused volume on a particular relevant subject. As a matter of fact, in the present circumstances it's difficult to gather genuine articles for the print version of a journal because scholars these days prefer online publication mostly. Therefore, we had to decide to invite selected articles presented in a national webinar held in February 2021 in collaboration with Dept. of Pali Prakrit and International Buddhist Studies of RTM Nagpur University. Since our college was founded on the principle of Buddhism taking inspiration from Dr. Babsaheb Ambedkar, Buddhism is a popular theme for us to work with, The focused topic of the webinar was on Pali Language and Buddhist Archeology. I would like to Thank Dr. Niraj Bodhi, Head of Dept. of Pali Prakrit and International Buddhist Studies Centre and Dr. Priyadarshi Khobragade, Associate Professor, A.H.I.C and Archaeology & Director, Dept. of Travel and Tourism, both from RTM Nagpur University for helping us conceptualising the webinar and certainly selecting article from the scholars for the current journal. I'm thankful to them for taking additional responsibility for the Guest Editors of the volume.

In case of editing and publication of the volume we took a long period to make the scholars revise their article and submit it timely. I'm indeed happy to mention that scholars who had been asked to make certain revisions and changes in their paper as per the suggestions received from the reviewers and editors, took it sportingly and returned it within the time period. They are worthy of appreciation and applause. With the help of reviewers and associate editors, we tried to keep the quality of the journal high due to the efforts of scholars with their genuine work submission. I'm indeed sincerely thankful to our Principal and Managing Editor of the Perspectives Dr. Yeshwant Patil for helping us with moral support and grants to publish this volume from the Research allotment in the budget.

Talking about the focused area of the present volume of Perspectives, we need to go through the concept we had put before us before inviting papers. Pali is one of the ancient languages i.e. contemporary Lingua-Franca in India. Teachings of Buddha are preserved in this language which is treated as the messenger of Indian culture and Buddha Dhamma. Therefore, Pali is the original source to reach out for essential and complete information about Indian history, culture, philosophy, geography, socio-political, economical and religious conditions, values, customs, traditions, popular literature and educational system, etc.

Buddha unveiled his teachings in 6th century BC for the welfare of people. Emperor Ashoka who embraced Buddhism spread Buddha Dhamma at each corner of the country as well as abroad. Also to make this Dhamma long lasting he had built 84 thousands of Buddhist Stupas, rock edicts and rock pillars with Buddhist images and symbols. This was the beginning of Buddhist art and architecture helps develop various facets of Buddhist cultural art. Till the 12th-13th centuries Buddhist sculpture, architecture, cave art, paintings and writings have been developed. Essentially, the references to all these Buddhist art forms found in Pali literature abundantly established a relationship between these two. The cultural heritage in the form of Buddhist art has been preserved by Archaeology survey of India.

To our expectations scholars contributed their research papers which justify the theme very much. In his paper Dr. Alok Verma explored the archaeological history of Art and Architecture in Gujarat. He justifies the need of archaeological studies in the present context to unveil the past. He explored Art and Architecture in Gujarat by navigating through Valabhi, Vadnagar, Devnimari, Junagarh and Hills. Dr. Suresha B. in his paper discussed the Buddhist remains in Karnataka. According to him Buddhism was available in Karnataka before second century and developed Buddhist monuments in Aihole, Badami, Banavasi, Brahmagiri, Chandravalli, Dambal, Haigunda, Hampi, kanaginahally, Rajaghatta, and Sannati through the centuries. Dr. Sudesh Bhowate in his paper presented rare information about Valabhi in Bhavnagar District of Gujarat and traces development of Buddhist University during the Maitraka dynasty. Since information about Valabhi is meagre and scattered, the paper offers us comprehensive knowledge of the university education and its influence on contemporary Indian scholars. Mr. Rahul Rao discussed archaeology as the medium of development of Buddhist Pilgrimage sites. He discussed archaeology of Buddhism which helped us understand early precepts and practises with ultimate reach and investigated the social, cultural, regional and economic transformations. Mr. Ashwaveer Gajbhiye discussed ancient education in Takshila through its depiction of Pali Literature. He discussed the scenario of university, admission process, tuition fees, distinguishing features, subjects taught, Alumni, timings and financial management. In her paper Ms. Alka Patil discussed the relationship between Pali Language and Buddhist archeology. Dr. Jayamma B. discussed Ashokan edicts erected by Ashoka in Karnataka. She explored minor rock and pillar edicts, Major rock and pillar edicts found in Brahmagiri, Jatingarameshwara, Siddhipur, Maski, Nittur, Palkigunada, Sannati and Udegolam. She offers in-depth study of messages inscribed by Ashoka here. Dr. Megha Ramteke studies Jataka tales comparatively from Pali canon and paintings of Ajanta caves. She discussed the semblance between these two ways of narrations unveiling Buddhist constituent elements like Love, Compassion, Sympathy, friendship, loyalty, sacrifice, kindness, truthfulness, etc. Dr. Nilima Chauhan discussed the patience ability for harmonious social work from a Buddhist perspective. She discussed the necessity of patience as an essential ability to perform missionary works.

Dr. Manish Meshram discussed the role of Triple Gems in Buddhist society. He explored the aspect from the canonical Buddhist literature and through the Dr. Ambedkar's perspectives. Dr. Niraj Bodhi and Ms. Saroj Wani discussed the key subject of the current volume i.e. influence of Bodhisattva concept depicted in Pali literature on Buddhist Art. They explored the importance of bodhisattva concept as the ideal example of leading a moral life in the community. Dr. Umeshchandra Dikshit discussed critical perspectives on Amartya Sen, John Rolls and Robert Naugic. Dr. Rosa Bansod discussed archaeological remains indicated in Pali literature of Vaishali where Buddha spent much of his time. Vaishali which is the present day Basadh explored by writers from the literary as well as through archaeological perspectives. Dr. Nagsen Landge discussed the development of Chaitya Arch and its importance. Dr. Ambedkar also adopted the chaitya arch design for the gate of Milind Mahavidyalaya. Dr. Nilima Gajbhiye explored the depiction of Vihara in Dipavamsa which is the important chronicler of Sri Lank besides Mahavamsa. The very concept helps us understand the importance of Vihara in the life of Buddhists. Mr. Sujit Vankar discussed the spark of peace depicted in Ashokan edicts with the help of Pali canonical literature. He explored the various aspects of peace which Ashoka wanted to spread to maintain the harmonious society through Buddhism. Dr. Pradnya Bagade discussed the economic aspects derived from the teachings of Buddha. Buddha was the first who emphasised socio-economic equality for the welfare of society. Dr. Bagade brought before us various aspects of earning and rational expenditure expected to Buddha for the welfare of communal life. Dr. Vasundhara Patil discussed the contribution of Ashokan Edicts to the Buddha Dhamma. According to her the purpose of Ashoka to erect monuments and rock edicts was to spread Buddhism and welfare of society. Mr. Amit Gajbhiye discussed about Buddhist philosophy and Dalit novel in the post 1960s. Buddhist philosophy after Dr. Ambedkar's conversion brought a great impact on dalit literary writing adopting human welfare especially the last man at grass-root at the centre of its discussion. Mr. Arvind Tikale discussed the importance of Pali language and Buddhist philosophy in the archaeological studies. Dr. Seema Golait discussed the third Buddhist council which was organised by Emperor Ashoka. And in the last but not the least article, Ms. Madhuri Botare discussed Buddha's economical thoughts which are relevant today. She further discussed the influence of Buddhism on modern Indian politics and especially on the constitution of India. Overall, the research articles are focussing upon the central theme of the current issue of the journal. I'm looking forward to the research community and the general reader will certainly find it a resourceful one!

Editor

## **INDEX**

| S.<br>No. | Title of Research Paper                                                                                          | Author                                            | Page<br>No. |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------|
| 1         | Archaeological History of Art and<br>Architecture in Gujarat: A Study of<br>Buddhist Monuments                   | Dr. Alok Kumar Verma                              | 1-7         |
| 2         | A Study of Buddhist Remains in<br>Karnataka                                                                      | Dr. Suresha B.                                    | 8-15        |
| 3         | Historic Traces of Ancient Hinayana<br>Buddhist Learning Centre (University) of<br>Valabhi                       | Dr. Sudesh M.B. Bhowate                           | 16-23       |
| 4         | Archaeology a Medium for Development of Buddhist Pilgrimage Sites                                                | Mr. Rahul Rao                                     | 24-31       |
| 5         | Ancient Education In The University Of<br>Taxashila As Depicted In The Pali<br>Literature                        | Ashwaveer W. Gajbhiye                             | 32-38       |
| 6         | Ratiocinative Perspective on Pali language literature and Buddhist Archeology                                    | Alka W. Patil                                     | 39-45       |
| 7         | Buddhism in Ashokan Edicts with special reference to Karnataka                                                   | Dr. Jayamma B.                                    | 46-52       |
| 8         | Patience Ability for Harmonious Social<br>Work: A Buddhist Perspective                                           | Dr. Nilima Chauhan                                | 53-56       |
| 9         | The Jataka Tales In The Pali Canon Of<br>Literature And In The Paintings Of Ajanta<br>Caves: A Comparative Study | Dr. Megha Ramteke                                 | 57-65       |
| 10        | त्रिरत्न की बौद्ध-समाज में भूमिका                                                                                | डॉ. मनीष मेश्राम                                  | 66-75       |
| 11        | पालि भाषा में वर्णित बोधिसत्व संकल्पना का बौद्ध<br>स्थ्जापत्य कला पर प्रभाव                                      | प्रा. सरोज चौधरी (वाणी)<br>डॉ. प्रा. निरज ग. बोधी | 76-82       |
| 12        | अमर्त्य सेन, जॉन रॉल्स एवं रॉबर्ट नॉजिक के नीति एवं<br>न्याय के सिद्धात की समालोचना                              | उमेश चंद्र दीक्षित                                | 83-87       |
| 13        | वेसालि : पालि तिपिटक साहित्य में संदर्भित पुरातत्वीय<br>अवशेष                                                    | डॉ. रोझा मेश्राम                                  | 88-92       |
| 14        | बौद्ध स्थापत्यकला एवम पालि साहित्य के संदर्भ में चैत्य<br>गवाक्ष का महत्व                                        | प्रा.डॉ.नागसेन लांडगे                             | 93-97       |
| 15        | दीपवंस ग्रंथ में वर्णित विहार                                                                                    | प्रा. निलीमा गजिमये                               | 98-102      |
| 16        | सम्राट अशोक के अभिलेखों में शांति चेतना                                                                          | प्रा. सुजित बनकर                                  | 103-109     |

| 17 | सर्वसमावेशक आर्थिक विकासाचे जनक : बुध्द                          | प्रा. डॉ. प्रज्ञा बागडे                 | 110-117 |
|----|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------|
| 18 | सम्राट अशोकाच्या शिलालेखांचे बुध्द धम्मास योगदान                 | प्रा. वसुंधरा पाटील                     | 118-124 |
| 19 | साठोत्तरी दलित—आंबेडकरी कादंबरी आणि बौद्ध तत्त्वज्ञान            | अमित वासुदेव गजभिये<br>डॉ.मनिषा नागपुरे | 125-131 |
| 20 | पुरातत्त्व संस्कृतीमध्ये पाली भाषेचे महत्त्व व बौद्ध तत्त्वज्ञान | अरविंद रामचंद्र टिकले                   | 132-137 |
| 21 | सम्राट अशोक व तृतीय बौध्द संगिती                                 | डॉ. सीमा लालचंद गोलाईत                  | 138-140 |
| 22 | भगवान बुद्ध आणि त्यांचे आर्थिक तत्वज्ञान                         | कु. माधुरी रा. बोटरे                    | 141-143 |

# Archaeological History of Art and Architecture in Gujarat: A Study of Buddhist Monuments

Dr. Alok Kumar Verma

#### **Abstract:**

Archaeology is the study of the material remains from past human culture. Archeologists utilize these remaining parts to understand and re-create all parts of past culture, from the everyday lives of common persons to the eccentric victories of rulers. Archaeology helps us to acknowledge and save our mutual human culture. Therefore, it advises us about the past, helps us understand where is created from, and establishes to us how people lived, defeated problems, and built up the social orders in todays. In this way, the sixth century B.C. was the main landmark in Indian history. During this period, India established its second urbanization. There was a period where heterodox religions like 'Buddhism, Jainism, and Ajivakas' were developed and created new dimensions of this time. Consequently, the ancient period was developed every region had its specialty in art and architecture. Accordingly, the different regions had located their unique material and distinctive vernacular styles. The Buddhist art and architecture especially demonstrated extraordinary various qualities. It is a general effect of the socio-cultural, religious, and geographical conditions through Buddhist art and architecture in India. Thus, the Buddhists are saved everywhere throughout the world as is Buddhist architecture. The immediate, Buddhist architecture incorporates just religious monuments. Buddhist art and architecture in Ancient India was a good combination of expected structure and current ideas of the time. In this way, Buddhist art and architecture these days can be seen through 'Stupa, Viharas, and Chaitaya Guha'. 'Stambha and Caves' are likewise of remarkable significance in Buddhist art and architecture of this time.

Therefore, this study has focused on the archaeological history of Buddhist art and architecture of Gujarat. Gujarat, so far known as the famous pilgrimage focal point of Hindu and Muslim plays the role of hosting Buddhist pilgrimage too. Therefore, the main objective of this paper is to study the nature of art and architecture of Buddhist monuments in Gujarat'. For that reason, this research has focused on the impact of Buddhist art and architecture on society.

**Key Words**: Archaeology, Art and Architecture, Gujarat, and Buddhist Monuments.

### **Introduction:**

Archaeology is the study of material remains of past human culture. More broadly, and more recently, archaeologists *J. Jefferson Reid and Michael Brain Schiffer have defined "archaeology as the study of the relationship between human behavior and material culture in all time and all places"* (Nash, 1999).

And, J.G.D. Clarke defined "Archaeology may be simply defined as the systematic study of antiquities as a means of reconstructing the past" (Pandey, 2008). There is the scope of little artifacts, such as large buildings and expansive structures for example pyramids. In this way, people have created or changed a portion of the archeological record. The archeologists utilize these remaining parts to understand and re-create all parts of past culture, from the everyday lives of normal persons to the eccentric victories of rulers. Archaeology helps us to acknowledge and save our mutual human culture. Therefore, it advises us about the past, helps us understand where is created from, and establishes to us how people lived, defeated problems, and built up the social orders today (Barnes, 1995).

The sixth century B.C. was the main landmark in Indian history. During this period, India established its second urbanization. There was a period where heterodox religions like 'Buddhism, Jainism, and Ajivakas' were developed and created new dimensions of this time. Therefore, the ancient period was developed every region had its specialty in art and architecture (Fisher, 1993). Thus, the different regions had located their unique material and distinctive vernacular styles. The Buddhist art and architecture especially demonstrated extraordinary various qualities. Consequently, it is a general effect of the socio-cultural, religious, and geographical conditions through Buddhist art and architecture. Therefore, the Buddhists are saved everywhere throughout the world as is the Buddhist architecture (Kalbhor, 2011). The immediate, Buddhist architecture incorporates just religious monuments. Buddhist art and architecture in Ancient India were a good combination of expected structure and current ideas of the time. Along these lines, Buddhist art and architecture these days can be seen through 'Stupa, Viharas, and Chaitanya Guha'. 'Stambha and Caves' are likewise of remarkable significance in Buddhist art and architecture of the present era (Sankalia, 1974).

## **Art and Architecture in the Indian Subcontinent:**

The history of Indian archaeology ranges from the nineteenth century to the present. It incorporates a wide collection of archeologists exploring the areas of human history. The Indian prehistoric studies were generally affected by Alexander Cunningham, who turned into the main chief of the 'Archeological Survey of India' (ASI) (Prakash, 2013). Along these lines, the history of Buddhist art and architecture in Indian continents, Buddhism is a very complex subject on the earth. Buddhism mushroomed in the Indian subcontinent and was spread to the foreign shores by the followers of Lord Buddha. Today, Buddhism is the principled area for most of the East and South-East Asian nations. There is a philosophy that has developed in a wide range of ways and different areas of Asia (Chakrabarti, 1982). Therefore, it was providing a simple definition of the development of archaeological principles of the art and architecture of Buddhism.

Consequently, it is difficult because such a large number of varieties take place. Many researchers have estimated that a famous period existed in Buddhist art and architecture, where there was a prohibition against representing the actual Buddha. A few researchers have interpreted story reliefs at early Buddhist monuments to describe early Buddhist processions or celebrations, whereas a famous iconic symbol (Singh, 2016).

The investigation of archeological evidence as an educational interest for Indian archaeology can be followed back to the center of the eighteenth century. It was the time of activity taken up for a systematic and insightful investigation of Indian antiquities (Hicks, and Beaudry, 2006). The twentieth-century of Indian archaeology focuses on ancient Indian historical geography. The field investigation and worked with a theoretical framework on many discoveries for this time. In the post-independence period, there was a search for far complete archeological research in the nation. Other than the central government and the State governments accepted the responsibility of archeological research. Preservation and sharing is a substantive portion of archeological power with the central government (Joshi, 1993).

## **Buddhist Art and Architecture in Gujarat:**

This study has mainly focused on the archaeological history of Buddhist art and architecture of Gujarat. Gujarat, so far known as the famous pilgrimage focal point of Hindu and Muslim plays the role of hosting Buddhist pilgrimage too. One can see the hints of Saurashtra, an area in Gujarat, in a portion of the famous Buddhist writing books like Jataka. Melinda Panha, Petavatthu, etc... The most famous archeological evidence of Buddhism nearness in Gujarat was found by Chinese traveler Hiuen Tsang in 640 AD (Dikshit, 1946). The Chinese traveler Hiuen Tsang noticed the nearness of 200 Buddhist monasteries and 10,000 monks at Bharuch, Atali, Kheta, Valabhi, Anandpura, and Saurashtra. He watched that Sammitiya Schools (one of the eighteen or twenty early Buddhist schools in India) had the best devotees in western India (Herman, 1996). A large number of Gujarat's celebrated towns like Valabhi, Vadnagar, Devnimori, and Junagadh are honored with the nearness of numerous Buddhist monasteries, temples, and hills. See underneath for the point-by-point data about the Buddhism goal in Gujarat. While there is no single book that focuses on the Buddhist art and architecture of Gujarat. Various starting books on Buddhist art and Indian art give considerable outlines of the field. So, this research has highlights the most important aspect of Gujarat's Buddhist art and architecture of society (Macdone, 1909).

In western India: Somnath, Dwarka, Devnimori, and Prabhas Patan have taken to bright important evidence of the Buddhist monuments. Prabhas Patna gave evidence of the huge stronghold of stones assignable to the 4<sup>th</sup> century B.C. to the first century B.C. through Dwarka on the ocean point proves its profession

in the initial centuries of the Christen era. *Devni Mori* (Mehta et al., 1966) has; then again, prove vast scales of the Buddhist foundation with a significant scope of terra cotta and monuments.

## **Buddhism Footprints in Gujarat:**

The ancient period was the period when each locale had its particular architecture. The diverse area had their distinctive material, distinctive vernacular styles. Buddhist architecture specifically demonstrated incredible local differing qualities. We can see a general effect of the socio-cultural, religious, and geographical environment through Buddhist architecture and art. Buddhists are saved everywhere throughout the world as is Buddhist architecture (Yamamoto, 1990). When we mention Buddhist architecture, here we incorporate just religious monuments, Buddhist architecture in Ancient India was a decent combination of traditional structure and present-day ideas of the time. Therefore, the most famous place of Buddhist art and architecture in Gujarat are:

Valabhi: The old city of India, Valabhi was the capital of the Maitraka line in the 5<sup>th</sup> to 8<sup>th</sup> centuries CE. It was arranged on a channel of the Gulf of Khambhat, northwest of the port of Bhavnagar, in Saurashtra, Gujarat. The city is thought to have been set up around 470 CE by the organizer of the line, Senapati Bhtaraka, in the Gupta Empire (Allchin, 1995). The Valabhi was a celebrated focal point of learning, with various Buddhist religious communities. It was gone by the Chinese inventor Xuanzang in the seventh century. The previous described it as approaching the notoriety of the Buddhist monastic center Nalanda (Banerjee, 2001). There are around 100 monasteries with around 6000 Buddhist monks. The vast majority of them have a place with the Sammitiya Sect. There are likewise numerous Hindu temples and a vast Hindu population in this part of the nation. The Buddha had gone to this land amid his service. There are '*Stupas*' raised by King Asoka to check the spots consecrated by Buddha's visit (Alexander, 2006).

**Vadnagar:** Vadnagar, located 128 km away from Ahmedabad, is an archeological site situated between river Banas and Rupen. Inside Vadnagar, there is a 12 Cell structure that had a place with Buddhist Viharas or monastery and housed monks from the 2<sup>nd</sup> to 4<sup>th</sup> century (Buddhist Heritage in Gujarat, 2014). Hiuen Tsang, who went by Vadnagar in the seventh century, revealed that the city had somewhere in the range of 10 Sanghrams (resting places for Buddhist monks) with 1000 Buddhist monks (Dhavalikar, 1999).

**Devnimori:** Devnimori has an extensive Buddhist foundation that goes back to the period in the locality of the 2<sup>nd</sup> and 7<sup>th</sup> centuries. Also called hot spring, Devnimori was an imperative Buddhist monastic center 1600 years back. A long-time back, Ashoka raised 80,000 Stupas crosswise over India. He uncovered those 'Stupas' and circulated them the nation over. One such 4<sup>th</sup>-century 'Stupa' was uncovered in the mid-1960s at Devnimori. Buddha's concentrate and 17 terra

cotta statues of Buddha that were uncovered from underneath the site are currently displayed in the Department of Archeology at the Maharaja Sayajirao University, Vadodara (Fisher, 1993).

**Junagadh:** The ancient city of Junagadh was directed by Emperor Ashoka. Being a Buddhism devotee, he invented numerous Buddhist monasteries and '*Stupas*' in Junagadh. Junagadh is spread with many rock-cut monasteries and '*Stupas*' at 15 odd sites, for example, Panheswer Caves, Mai Gadechi, Matri, a basic monastery at Intawa, blocks '*Stupa*' at Bordevi and Vajrapanat (Ajith and Sharma, 2011).

Hills: In Gujarat, one can find the presence of Buddhism preaching and temples even on the hills. On the top of the Taranga Hills, one can see a beautiful Dharanmata Temple dedicated to Devi Taranmata. The idols of Taranmata and Dharanmata are of Buddhist Goddess Tara, the Mother of all Buddha's, which usually refers to the enlightened wisdom of the Buddha's. Inside the temple, one will see the top of the marble sculpture of the divinity Tara, a lotus on that rests the Amitabh Buddha. Therefore, the Historical facts even state that Taranga hill was a Tantric Buddhist center until the 9<sup>th</sup> century (Rana, 2012). The Talaja hills in the Bhavnagar area unit renowned for its thirty ancient Buddhist caves turn over the rocks. The most impressive structure is the 'Ebhala Mandapa', a large hall with four octagonal pillars in the front.

## **Conclusion:**

There are many caves in Gujarat that are a beautiful combination of history, spirituality, mystery, meditation, and adventure. Starting from Kutch to Saurashtra up to Bharuch, the coastal region of Gujarat is dotted with many Buddhist caves. These caves were dug out between the 2<sup>nd</sup> century B.C. and 6<sup>th</sup> century A.D, during the Kshatrapa rule. In the past, Junagadh in Gujarat was governed by Emperor Ashoka who adopted Buddhism in his personal life. During the reign of Ashoka, engraving of his renowned edicts on the rock was ordered. The decorative excavations and carvings on pillars, 'Stupas', 'Viharas', and vary of 'Rock-cut' caves are proof of the presence of Buddhism in Gujarat. Carved out of Monolithic Rock, it is the three-tiered caves at Uparkot area unit aforementioned to be 2000 years previous and area unit the oldest monuments at Uparkot. Khambhalida Caves, illustrious for its exquisite carving of god is additionally a crucial Buddhist journey destination in Gujarat. Siyot Caves in Northwest Kutch, Devni Mori in Shamlaji, and Sana Caves in Somnath, and Kadia Dungar Caves in Vadodara are some of the other Buddhist caves in Gujarat that has a rich historical significance.

As a result, this study mainly deals with the scope and technique for the present research; it starts with a definite declaration of the issue examination, which is followed by the justification of this work for the progression of information. In this study, an investigation of the history of research directs in this

region and the status of the present issue has been talked about. It will take after a declaration concerning the wellsprings of information and technique for the strategy of this exploration. Therefore, the study predicted in this exploration deal with the Buddhist monuments of Gujarat State. These monuments have been uncovered by an excavation of the 'Maharaja Sayajirao University of Baroda every once in a while. Thus, this examination chiefly has been concentrated on the development of culture, art, and architecture through Buddhism in Gujarat State.

## **Works Cited:**

- Ajith, P. and Sharma, R. (2011). Archaeological Explorations in the Saurashtra Coast of Junagadh District, Gujarat. Printed by Nakanishi Printing Co. Ltd., Kyoto, Japan.
- Albedil, M. F. (2015). Buddhist Art: On the Nature of reception. St. Petersburg.
- Alexander, D. (2006). Buddhism and the Arts. http://www.faithandthearts.com.
- Allchin, F. R. (1995). The Archaeology of Early Historic South Asia: Emergence of Cities and States, Cambridge University Press, London.
- Banerjee, R. (2001). Buddhist Art in India. IGNCA. http://ignca.nic.in/budh0002.htm.
- Barnes, G. L. (1995). An Introduction to Buddhist Archaeology. World Archaeology, Routledge, Vol. 27 (2) Pp. 165-182.
- Buddhist Heritage in Gujarat (2014) http://www.narendramodi.in/buddhist-heritage-in Gujarat.
- Chakrabarti, D. K. (1982). The Development of Archaeology in the Indian Subcontinent. *Taylor & Francis, Ltd, Vol. 13 (3)*.
- Chakrabarti, D. K. (1988). A History of Indian Archaeology: From the Beginning to 1947. New Delhi: Munshiram Manorahalal Publication.
- Chakrabarti, D. K. (2001). *India, an Archaeological History: Paleolithic Beginnings to Early Historic Foundations*. New Delhi: Oxford University Press.
- Chihara, D. (1996). *Hindu-Buddhist Architecture in South-east Asia*, Studies in Asian art and archaeology, 19, London.
- Dhavalikar, M. K. (1999). Historical Archaeology of India, Books, and Books, Delhi.
- Dikshit, M. G. (1946). *History of Buddhism in Gujarat*. Journal of Gujarat Research Society, Gujarat.
- Fisher, R. (1993). Buddhist Art and Architecture. Thames and Hudson Limited, New York.
- Forsgren, K. and Benskin, E. (2001). *The Art of Buddhism: A Teacher's Guide*. Freer Gallery of Art, Smithsonian Institution, Washington D.C.
- Ghosh, A. (1964). Archaeology in India. SPRING.
- Gillespie, S. D. (2013). Archaeology Vol. I- The Archaeology of Meaning. Encyclopedia of Life Support System.
- Herman, C. F. (1996). Harappan Gujarat: The Archaeology-Chronology Connection. Paleorient and CNRS Editions and CNRS Editions, vol. 22 (2), Pp. 77-112.
- Hicks, D. and Beaudry, M. C. (2006). Introduction: the place of historical archaeology. Cambridge University Press.
- Jack, S. M. (1993). Divorce or Reconciliation: History and Historical Archaeology. Australasian Society for Historical Archaeology, Vol. 11, Pp. 124-129.
- Joshi, L. M. (1973). Aspects of Buddhism in Indian History. Sri Lanka, Buddhist Publication Society, Kandy.

- Joshi, M. C. (1993). Indian Archaeology 1988-89: A Review. (Edit). Director-General of Archaeological Survey of India, Government of India, New Delhi.
- Kosambi, D. D. (1964). The Culture and Civilization of Ancient India in Historical Outline. Published in India: Poona.
- Macdone, A. (1909). The Buddhist and Hindu Architecture of India. Journal of the Royal Society of Arts, Vol. 57, (2937) 2939, Pp. 316-329.
- Mishra, Sunita. (2013). Socio-Religious Background of Early Medieval Buddhist Art (700 A.D. to 1200 A.D.). Ph.D. Thesis Submitted by the M.J.P. Rohilkhand University, Bareilly.
- Nash, S. E. (1999). The History of Archaeology. Department of Anthropology, The Field Museum, Chicago, Illinois, USA.
- Pandey, J. N. (2008). Puratattva Vimarsa. Ancient Educational Institute, India: Allahabad.
- Rana, H. (2012). The Forgotten History of Sabar Region: A Study in Connection with History and Tourism. M. K. Bhavnagar University, Gujarat.
- Sankalia, H. D. (1974). Archaeology in Post-Independence India. *India International Centre, Vol. 1, (1), Pp. 18-30.*
- Schopen, Gregory. (1997). Bones, Stones, and Buddhist Monks: Collected Papers on the Archaeology, Epigraphy, and Texts of Monastic Buddhism in India. USA: University of Hawaii Press.
- Seckel, D. and Leisinger, A. (2004). Before and Beyond the Image: Aniconic Symbolism in Buddhist Art. *Artibus Asiae Publishers, Vol. 45, Pp. 3-107.*
- Shaw, Julia. (2013) Archaeology of Religious Change: Introduction. Routledge: Taylor & Francis Group.
- Singh. A. S. (2016). A Historical and Cultural Study of Buddhist Art in Early South- East Asia. *International Journal of Social Science and Humanity, Vol. 6, (7).*
- Yamamoto, C. (1990). Introduction to Buddhist Art. P. K. Goel Publication, New Delhi.

Alok Kumar Verma,
Assistant Professor
Samrat Ashok Subharti School of Buddhist Studies,
Swami Vivekanand Subharti University, Meerut,
Uttar Pradesh, India, 250005.

## A Study of Buddhist Remains in Karnataka Dr. Suresha B.

Buddhism is one of the great religion of ancient India. In the history of Indian religions, it occupies a unique place. It was founded in Northern India and based on the teachings of Siddhartha, who is known as Buddha after he got enlightenment in 518 B.C. For the next 45 years, Buddha wandered the country side teaching what he had learned. He organized a community of monks known as the 'Sangha' to continue his teachings ofter his death. They preached the world, known as the Dharma. According to Buddha, life is a long suffering. The suffering is caused because of the passions people desire to accomplish. The more one desires and the less he accomplishes the more he suffers. People who do not accomplish their desirable passions in their lives will be born again to this life circle which is full of suffering and so will distant themselves from the world of no suffering - Nirvana. To get Nirvana, one has to follow the eight-fold path which are to believe right, desire right, think right, live right, do the right efforts, think the right thoughts, behave right and to do the right meditation.



## Dharma chakra, a Symbol of Buddhism

Buddhism existed in Karnataka before 2<sup>nd</sup> century B.C. It was thrived in Karnataka during the period of Maurya, Satavahana and Kadamba dynasties. Many of archaeological and literary evidences are corroborate in this regarding. During the reign of Ashoka, mauryan emperor(273 to 232 B.C.) it gained royal support and began to spread more widely reaching Karnataka and most of the Indian subcontinent also. Ashokan edicts which are discovered in Karnataka delineating the basic tents of Buddhism constitute the first written evidence about the presence of the Buddhism in Karnataka. Aihole, Badami, Banavasi, Brahmagiri, Chandravalli, Dambal, Haigunda, Hampi, kanaginahally, Rajaghatta, Sannati and other places are attributed to Buddhism in Karnataka.

**Badami :** Badami is one of the most important historical place in the history of South India. Earlier it was called as Vatapi which is the capital of the Chalukya;s of Badami. It is one of the Buddhist center at the time of olden age. It has many type of temples of saiva, vaishnava, Jaina, Bauddha and shakta. Out of them, four cave temples are most important. These cave temples are built between 6<sup>th</sup> and 8<sup>th</sup> century A.D.

There is a natural cavern between the cave II and III, on the boulder below the rock shelter, the figures of unfinished Padmapani Avalokitesvara and defaced Buddha are carved. By the side of cave No. IV there is a small cave with a major niche. It has a figure of a certain Buddhist Jatakas. They are Nalagiri and Sundarananda episodes etc. A. Sundara says the sculptures of bodhisattva maitreya, padmapani and a Buddha at the place are located but appearance of these figures at the place, when compared with the temples of Hindu, it was not famous at Badami during the reign of early Chalukyas. The occurance of these figures at the place indicate that Mahayana was existed there but the account of Huen Tsang speaks the existence of both Hinayana and Mahayana at Badami. He had noted the points during his visit to the place therefore, there is a possibility of noticing the relics of the Hinayana cult of the period at the place.

**Banavasi**: Banavasi is one of the important ancient site in Karnataka. It is also called as Vaijayanti in ancient times. It was the capital of the Kadambas, which is situated on the bank of the river varada, a tributary of river Tungabhadra in Uttarakannada District. This place was considered as an important Buddhist centre right from the period of Ashoka of the Mouryan dynasty.

The second Buddhist council was conducted under the leadership of Moggaliputta tissa during the reign of Ashoka in 241 B.C. At the conclusion of the council, Moggaliputta had decided to establish the Buddhist religion in various parts of the country. This information is furnished in the account of Mahavamsha (4th Century A.D.) Therefore Thera Moggaliputta sent several Buddhist missionaries to different parts of the countries. These places are Kashmira, Gandhara, Mahishamandala, Vanavasi, Aparanta, Yana, Himavanta, Suvamabhumi and Tamrapanni. Maharakkhita to another country. According to Mahavamsha Moggaliputta sent five theras to Tamrapanni, one Mahadeva thera to Mahishamandala, one Rakhita to Vanavasi, one Rakhita to Aparanta and Maha Rakhita to another country. Missionaries had gone to different countries to propogate the religion one of the countries was Vanavasa, which is also mentioned in the records of the Satavahanas and Ikshvakus and is identified with the present Banavasi.

The explorations carried out at Banavasi had revealed certain quantity of Buddhist remains. They are the sculptures of Yaksha, a female head, a mother and child, two types of Naga. Besides on the south-east of Banawasi on due pedestal part of a sculpture probably. Buddha's foot and terracotta, stupa motifs lids with the floral and elephant decoration were found the pedestal beam inscription, which mentions a sculpture, named Ravi and his sculpture teaches Gosala Damoraka. The former was a Shilavardhaki. Shilavardhaki means stone artisan, and Yaksha sculpture was found in a local maruti temple at the place on the basis of its iconographic features. It is identified as maitreya in the Buddhist tradition.

Maitreya is next to Buddha. According to the Buddhist tradition, Buddha is still in the Bodhisatva stage in Tushita heaven and he would descend to this world in human form, 4000 yrs after the disappearance of Gautama Buddha and is considered to be a redeem all sentient being from sorrows.

**Chandravalli**: Chandravalli is one of the important archaeological site in South India. The valley of Chandravalli is situated immediately to the South-West of the fortified hill of Chitradurga. It is also one of the Buddhist Centre at the time of Satavahana Period. M.H.Krishna systematically conducted an excavation in 1928-29 and found some coins engraving of a chaitya and a Bodhi tree, sculptures of Buddha and Yaksha here. Some paintings and other relics are also noticed at cave of Chandravalli.

**Dambal:** Dambal, a small town situated in Gadag district, 13 miles away southeast of Gadag.

It is also one of the prominent Buddhist centre in ancient times. An inscription of 1095-96 A.D. found near Jaina temple, in the fort was edited in 1881 by J.S. Fleet. He reported that the location of the inscription, belongs to a Jaina Basadi and it was a Jaina inscription. Latterly, James Burges, revised the inscription and he said it was a Buddhist inscription. Right from the period onwards, the inscription has been referred as Buddhist by many scholars, which studying the Buddhism in Karnataka etc. In the recent decades T. Vasant Kumar has published his thesis "Karatakadalli Buddha Samskriti" (Kannada). He has given detailed information about the inscription in his work. He has also stated that, the location of the inscription is near a Jaina Basadi and he has mentioned that, there was another Buddhist inscription located by the side of the doorframes of the Jaina Basadi. M.M. Kalaburgi, edited in his volume "Dharwad Jilleya Shasanagalu" has also written in the same way. Later in the recent years, H.R. Raghunath Bhat and his research students carried out further exploration in Dambal area, to investigate the remains of the Jaina Basadi. The published inscription and location of the viharas of Tara Bhagavati and Bauddha, Luckily, he could notice the door frame and the figure of Bauddha and Tarabhagavati, and also an inscribed doorframe with the figure of Bodhisatva yaksha, who has tucked yogapatta. After studying these material, he has justified that the location of the sculptures and the inscription on the ruined mound was the place of Bauddha. Tarabhagavati vihara. Knowing the construction of Bauddha vihara by sixteen settis, when senior queen Laxmidevi of the chalukya king Vikramaditya VI over 18 Agraharas was ruling from Dharmapura in 1095-96 A.D. The Tarabhagavati vihara in a larger proportion by Vaddavyavahara sangam setti of Lakkundi engraved Tarabhagavati figure on the inscription. He has asserted that it was the place of TaraBhagavati. In this record, totally three inscriptions were

unearthed on the ruined mound of the Jaina Basadi, identified as Tarabhagavati vihara. The first inscription edited by Fleet already stated the construction of two viharas at the place. They are Bauddha viharas by sixteen settis etc., and Bhagavati Aiya Taradevi vihara by Vaddhavya- Vahari sangamavaya setti vyavahari in 1095-96, A.D. Another inscription of 1098 A.D. belongs to the reign of Chalukya Vikramaditya VI, refers to the gifts of oil for the perpectual lamps in the Bauddha Vihara built by Sangam Setti. The inscription of 1098 A.D. further informs a deity Buddha and the words in the inscription are Namo Buddhaya, Tarabhagavati, Buddhasya, Bodhi Swaroopa, Tathagathasya, pujaris, Bhikshus, Buddha Shasana, Buddha dakshina etc. An inscription of 1283 A.D. referred by T. Vasantkumar does not traced as per his reference.

The over all information clearly shows that, there were two Buddhist monasteries at the place. Therefore it is hardly possible to accept the opinion of H.R. Raghunath Bhat, that the location of the inscription and his notices of sculptures in the ruined mound in the fort area, was only the monastery of Tarabhagavati. There must be two separate localities of these two monasteries in the area. Besides, the Buddha image as mentioned in the inscription could be installed in one of the monasteries. It is therefore necessary to carryout excavation for identifying the localities of the two viharas and the Buddha image at the place.

Hampi: Hampi is one of the significant archaeological site in Karnataka, which is situated on the banks of the river Tunga-Bhadra in Bellary district. It was the capital of the Vijayanagara empire. Two minor rock edicts of Ashoka are found near by this place(Udegolam and Nittur). It is suggest that, this region was part of the Mauryan empire. During the excavation at Hampi area several Buddhist relics were noticed in different places in different periods by the staff of A.S.I was found first in palace complex area near Mahanavami dibba. Some inscriptions, three stucco heads of Buddha and five inscribed penels of cornice beams and Jataka stories of Buddha are found here. A lime stone inscription of 2nd century refers to "tarasa putasa danam." It refers to the register of a donation by the son of Tarasa. It was presumed to be a donation to Buddhist sangha. The lime-stone members found in the Mahanavamidibba and mint area as well as a stucco head of Buddha are placed in the site museum near Kamal Mahal at Hampi. Two stucco images of Buddha collected at Kamalapur by Sri Venkatesh Aital of Chitradurga and are displayed in the museum at Dharmasthala. They are studied by A. Sundara and are comparable to Gandhara images. In the trial excavation at an area of west of kings audience hall were found five large lime-stone panels. They are of cornice beams and the relief figures of life of Buddha and Jataka stories. These structures were belonged to Vijayanagara period.

**Haigunda**: Haigunda is also a small village, located on a small hilly land in the midst of the river Sharavati and about 20 km east of Honnavara of Uttara kannada District. There is an ancient habitation site, with the cultural remains of pottery, brick bats and the elevated land. The brick structure appear within the premises of these sculptures is therefore suspected to be a stupa remains. All these sculptures are in round relief. In different parts of the sites and within the village area, the sculptures of Buddha in two numbers had been brought to light.

In the midst of cultivated paddy fields, a colossal sculpture of yaksha(locally called Badri) was brought to light on the slop of the village. between the two hillocks in the place, a dwarf yaksha close to modem Laxmi temple was brought to light. There is a brick structural remains in the site is located between the sculptures of Buddha and Yaksha. The Buddha sculptures are similar to each other. The legs and hands of the Buddha icons are broken likewise the hands of other Buddha icon are broken. One measures 1.12 metres, height 5 cm broad and the other 1.0 mt height. The colossal yaksha 1.65 meter, excluding the pedestal part 0.56 meter broad at the chest level. The pedestal measures 1.5 meters high. The kubja yaksha measures 65 \* 28 cm excluding the pedestal or peetha. It may be noted that, there are also sculptures of Surya, Janardhana, Shivalinga in the place, among these, the sculptures of two Buddha, a colossal yaksha or a dwarf yaksha is locally known as Babaria or Babru and it is one of the Bhutas of Coastal people is in the place worshipped are belonging to Buddhist religion. The ancient site is dated to circa 1st BC to 3rd century AD. The Buddha sculptures are dated to circa 4th and 5th centuity A.D.

The colossal yaksha is dated to circa 1st and 2nd century A.D. The discoveries of this site and the sculptures of this place, justifies that the prevalence of yaksha worship in the region in 1st century A.D and expressed his doubt, the structural remains could be the place of stupa of the place as well as rare type of sculpture of yaksha and Buddha icons are earliest of its kind. The sculptures are made on schist stone.

**Kanaginahalli :** Kanaganahally is famous for Buddhist Mahastupa of Karnataka. It is also situated on the left bank of river Bhima in Chittapur Taluk of Gulbarga district, just besides 3 kilometers from Sannati. There are three big mounds at Kanaginahalli. The excavation was conducted during the year 1994-98. Various forms of Stupas, Yaksha sculptures, idols of lord Budda and other antiques were found. The sculptres of Ashoka are also found here. The remains of Mahastupa was found on its lower ground plan. This was constructed out of the slabs of the sedimentary lime-stone which is in circular ground plan. Some inscriptions of the place, inform about certain details of the Mahastupa, architecture of the place. The stupa is in semi-circular form. Sundara A noticed some memorial stones of wealthy donors or devout merchants and patronizing Buddhist religion. He has

shown for the first time that the human habitation starts in the area from middle Paleolithic period. The stupa of Kanaganahally was constructed during the Satavahana period.

Rajaghatta: Rajaghatta is a small village, which is situated in the Doddaballapur Taluk of Bengaluru rural district. There is an ancient habitation site, located on the Northern side of the village. The site has several mounds of grayish soil. Therefore, the site is locally called as Boodidibba, This site was found first during the archaeological exploration in 1975 by the staff of the Department of Ancient History and Archaeology, University of Mysore, Mysore. Latterly, In 1997 Nagaraja Sharma, a photographer of same university had carried out exploration at the site and noticed some more cultural relics. In the site were found brick structure of Chaityalaya, Vihara, large number of about 300 of votive stupas with inscribed tablets and a stucco head of pertaining to Buddhism during the exploration and excavation. During the excavation carried out in 1998-99 by M.S.Krishnamurthy, who was the chairman of the Department of ancient History and Archeology, and the staff at the site, an apsidal brick structure of Chaityalaya and a Vihara were noticed. Besides, about 300 terracotta of them have inscribed tablets. They read commonly as Ye Dhamma Hetuppa Bhavathesa, hetu thathagatha AA. He thesa cha yo Nirodha Evavaadi Mahasamano. A stucco head of Buddha made of lime stone is also noticed.

Sannati: Sannati is a small village which is situated on the right bank of the river Bhima in Chitapur Taluk of Gulbarga district. Large number of Buddhist archeological remains like sculpture of Buddha, Stupa and others are found here. The Buddhist Sculptures are, nine images of Buddha, large number of Relief sculptures of Buddha and various Jataka stories of Buddha, Yaksha figurines, memorials stones, votive stupas were found. There are major inscriptions of Ashoka and the inscriptions, belonging to the Satavahana period were also found here.

For the first time, this ancient site was noticed by Kapatral Krishna Rao of Gulbarga In 1954, with the numerous sculptures, some with symbolically main episodes of Buddha's life such, as Vajrasana with Buddha pada under the Bodhivriksha, memorial panels and numerious Brahmi Inscriptions of 1st and 2nd C.A.D. Laterly, S. Nagaraj carried out the survey in Sannati area and brought out some more Buddhist remains. He noticed sculpture of Buddha, decorated pattike, inscriptions, fort bricks and ancient antiquaries. Laterly, M.Sheshadri was conducting elaborate exploration in sannati area and brought to light some more details of Buddhist remains. The remains are a Stupa mound, a large number of broken sculptures, two inscribed Ayaka pillars, a slab with throne, the foot prints and the Bodhi tree, some inscriptions, pottery, beads, shell,

bangle pieces, and a habitation site. He is dated them to circa 1st C to 3rd C. A.D. He has stated that the stupa mound was eroded by the river nearby and the villagers also completely rifted its building and retained only the circular basement. Therefore main, the super structure was entirely gone, many of the remains are therefore scattered from the village to the site all along the riverbank. The inscribed two Ayaka pillars found in a field, near the site were also compared with the Buddhist monuments of Nagarjunakonda and Amaravati. He has pointed out that the Ayaka pillars were usually erecting on four cordinal points of the stupa. They are five great events of Buddha's life. They are Janana, (Nativity) Mahabhinishkramana (Renunciation) Samyaksanhodhi (enlightenment) Dharmachakra parivarthana (dealth). The inscribed relief figures and the inscriptions paleograpically dated to the period of the Satavahana that is 1st century B.C. and 2<sup>nd</sup> century A.D. He further suggested that many more details could be brought out after conducting the excavation at the site. Sheshadri collected some fragments including a broken yaksha sculpture and carried to Mysore and now it is displayed in the museum of the university of Mysore. P. B. Desai conducted the exploration in sannati after the discovery of the site by Kaptral Krishnarao in 1954 and the further exploration study of the site by Sheshadri in 1968 along with his staff members. The team has noticed some more facts and collected some new materials. Sannati to kanaginahalli to the extent of two miles in circumference, Buddhist remains are spread. They are destroyed stupa remains, inscribed slab on the upper side, Ayaka pillars, these pillars are inserted in five directions which are considered as the symbols of five great incidents like his birth, renunciation, enlightenment, first sermon, Nirvana, on these pillars figures of Buddhist followers and articles were sketched. He compared the Ayaka pillars to Nagaijundakonda, Yaksha figure to pitalhkhora and some decorative bands to Bharahut and other sites to Amaravati and other places. Infront of Devi temple, on the slab of the neem tree is sketched Vajrasanapada symbol, Bodhi tree, chaitya relief, lotus and his followers, headless yaksha, ox owner along with the servants, tiles, mud potteries, stones, sulpur glass, ornaments. In the year 1985 one of the biggest mound was excavated there in some rusticated coins and a circular burnt brick structure around it has been brought to light. There was one more stupa, near the river but the significant remains of the Buddhist were hardly found in the site.

Conclussion: The article focus upon the Buddhist remains which are noticed in Karnataka. Besides these sites, there are number of other places with even more recent Buddhist inscriptions and relics. Balligave(Chikkamagalur), Kadri(South canera), Kapu(Udupi), Koliwada(Dharwad), etc. A trace Buddhist culture must have existed even during Western Chalukya period as we see inscriptions indicating Tara, Baudhayana, etc were worshipped. Interestingly, the caves

around Kadari of Mangalore also have Buddhist- Vajrayana connections. These caves are locally called as Pandava caves. They have discovered Bodhisattva idol in the Jogi Mutti of the same region. Some of the Inscriptions found at Kolar, Uttarkannada and other districts of Karnataka are also make references to Buddhism.

## **Works Cited:**

- 1. Epigraphia carnatika Volumes, VII, VIII, XI,
- Banavasi Excavation Report, 1997, Published by Archaeological Survey of India. New Delhi
- Chidanandamurthy M. 1963, Kannada Shashanagala Samkritika Adhayana, Bangalore,
- Desai P.B., 1968, "A New Buddhist Centre", Journal of Social Science, Vol. No. IV, Kamatak University, Dharwad.
- 5. Hiremath.R.C. 1994, Buddhism in Karnataka, New Delhi, ISBN 81-246-0013-9.
- Krishnamurthy M.H., 2001, "Rajaghatta Vandu Uthkanana Kathe", Monthly Magazine, Taranga, Bangalore.
- Rajashekhara S., 1985, Early Chalukya Art At Aihole, Vikas Publishing house, New Delhi.
- 8. Raghunath Bhat, 1992, "Dambaladalli Bauddhavasheshagala Shodha", Vol, No.7, Ithihasa Darshan, Bangalaore.
- 9. Raghunath Bhat R.H., 1999, "Sculptural Representations of Tara Bhagavati from Balligave-Banavasi", Q.J.M.S., P.136, Bangalore.
- Romilla Thapar. 2008, Ethics, Religion, and Social Protest in Ancient Indian Social History, New Delhi
- Seshadri.M. 1965, "Buddhist Monuments at Sannati", Quarterly Journal of Mythic Society. Vol.L VI, Bangalore.
- Sundara A., 1979, "Buddhist Sculptures in North Canera District, Their Implications", Vol No XIV, Karnataka Historical Review.
- 13. Sundara, A., 1985, "Excavations At Sannati" 1986-87 Puratatlya Bulletin of Indian Archaeological Society Vol. 17, New Delhi.
- Sundara A., 1999, "Buddhist Archaeological remains in Karnataka some recent finds", Q. J. M. S. Vol-XC, Bangalaore.

## Dr. Suresha B.

Associate Professor of History Govt.Arts College(Autonomous) Chitradurga, Karnataka

## Historic Traces of Ancient Hinayana Buddhist Learning Centre (University) of Valabhi

Dr. Sudesh M. B. Bhowate

#### **Abstract:**

India has a rich tradition of higher learning from ancient times. A tradition of learning seems to be initiated from the forest Ashramas and grows further in the historic developments to the skyscraper monasteries like Nalanda. The Buddhist Education System evolved vis-à-vis Vedicas and Jainas, but overshadows the other two from the period of the Great Emperor Asoka till the invasions from Arabs and other counter-revolutionary attempts. After the schism in Buddhist Sangha into Hinayana and Mahayana and especially following the decline in Maurya dynasty, increase in Mahayana activities was seen. During the heyday of Buddhist Universities in India many of the great Buddhist scholars reported to be the follower of Mahayana hence helped in the growth of historic Buddhist universities devoted to the Great Vehicle mostly. Unfortunately when we look for the sources for the Hinayana learning centers like Valabhi, a very few references are left scattered in the history about the education system. These (Hinayana) learning centers were equally superior in case of its education system and its scholar teachers, but remain unreported in the History. During his visit Xuangzang prominently mentioned Valabhi as the Hinayana learning center, but when we go through the report of all three Chinese travelers we are given more information of Mahayana following Universities than those of Hinayana. Historians compare the Nalanda university tradition to understand the Valabhi to come to an unclear conclusion; coincidentally they speak more of Nalanda and Taxila than the Valabhi. Therefore, the attempt of this paper is to connect different threads of references in the history about Buddhist Monastic education at ancient Vallabhi to develop a better understanding about the remnants of the center.

Key Words: Hinayana, Mahayana, Buddhist Monastery, Higher learning center, university, royal patronage, grants, Faxian, Xuangzang, I-Tsing, archeology, etc. Valabhi was one of the few known Hinayana based Buddhist universities in India. The remains of the Valabhi University are situated around its present day modern name Valabhipur in Bhavnagar district of Gujarat. The fame of the university which was situated in western India was quite equal to that of Nalanda which was the Mahayana based university. For educational status in ancient India the rivalry or competition between these two universities could be traced from the reports of Xuangzang and I-Tsing. Although we do not have much historical documents about the growth of the university and its teachers and scholars (except Gunamati

and Shtirmati) as we get the list from the other ancient Buddhist universities, but archeological evidences and few references give us an idea about the quality of advanced education was being disseminated here considered all over the country for the higher jobs in royal courts. Coincidentally Valabhi during its heyday caters to the different religious beliefs especially Jainas and Saivas besides Buddhism. The documentary remains of the Valabhi give us an interesting picture of the time where religious tolerance amongst the followers was clearly evident. Intellectual and philosophical debates would decide the change or acceptance of certain beliefs. Scholars would prepare for years to challenge some scholars or Acharyas for debate. The University for Centuries enjoyed the royal patronage until its final culmination by Muslim invaders.

About the establishment of Valabhi, According to Radhakumud Mookerjee, "Nalanda had its rival in a university on the other side of India at Valabhi which was the capital of the Maitraka Kings for the period AD 475-777". (Mookerji, 1947: 585-586) Valabhi was founded by the Maitraka Kings in Saurashtra of Gujarat. As per documents Maitrakas were a war like tribe and Xuangzang called them as Kshatriyas. Dr. Krishnakumari in her Thesis maintained that "Maitakas were Kshatriya clan of the Yadava race and that their origin may probably be traced to the Mitra dynasty that ruled over the region around about Mathura".(Virji, 1955: 19) "This offshoot kingdom seems to have inherited the Gupta tradition of Royal patronage to monasteries, and Buddhism flourished at its capital Valabhi which rose to widespread fame as a center alike of learning and commerce under a dynasty of kings styling themselves 'Maitrakas' in their royal seals." (Dutt, 1962:224) From the documents it is clear that during the decline phase of Gupta dynasty one its Senapati named Bhattraka went westward in search of the region to develop as his kingdom, "Bhattraka carved out of the dissolving empire a feudatory state for himself in Sourashtra. He made Valabhi its capital and founded the dynasty named Maitraka. The third descended in the line Dronasimha, became an independent sovereign and took the title of Maharaja." (Dutt, 1962:225). Why Bhattraka was not calling himself as maharaja because, "he feared that it might be contested" (Virji, 1955: 24) Interestingly Maitrakas were the followers of Shaiva faith "the royal seal on their copperplate grants bear sign of Nandi (Shiva's Bull) above the name of founder of the dynasty, Bhattraka." (Dutt, 1962:225) Yet their patronage was enjoyed by the Buddhists without any discrimination.

About the place we get a clear report from Xuangzang who visited India during the seventh Century. He maintained in his records, "There are some hundred houses (families) or so, who possess a hundred lakhs. The rare and valuable products are here stored in great quantities. There are some hundred sangharams, with about 600 priests. Most of them study the little vehicle, according to the Sammatiya School. There are several hundred deva temples with

very many sects of different sorts. (Beal, 1884: 66-67) Xuangzang gives us an idea that many rich people lived in this part that were the sources of patronage to the Buddhist education here and over hundred Sangharams means a complex of educational centers. It was the region where Buddha already paid a visit. Xuangzang also heard about the Buddha's dwelling in this region. "When Tathagata lived in the world, he often traveled through this country. Hence Asokaraja raised monuments or built stupas in all those places where Buddha rested. Scattered among these are spots where the three past Buddhas sat down, or walked, or preached the law". (Beal, 1884:267). Therefore, the region around Valabhi had already come under the influence of Buddha's teachings from his lifetime and later Ashoka built stupas and many monuments to guide locals for Buddhist practices. The Buddhist educational center was already taking shape before the foundation of Maitrakas bringing this region under their rule. "It might have been promulgated there, as in southern Gujrat (Aparant), by the Buddhists of Ceylon (Sinhadvipa). The name of one of these Buddhists, according to the edicts of Asoka, the Mahavamsa and Dipvamsa, was Dharmarakshita". (Virji, 1955: 170) During the reign of king Milinda this region enjoyed popularity. Talking about the fame of Valabhi, even I-Tsing reported the existence of Valabhi as the Buddhist higher learning centre equal to Nalanda. The earliest reference to Buddhism in Valabhi is found in copper plate of Dhruvsena I. "In I-Tsing's time there were two pre-eminent centers of learning in India- Nalanda in the east and Valabhi in the West. Speaking of the 'Method of learning in west (i.e. India), I tsing says that it was usual for learners, after preliminary training, to resort to Nalanda or to Valabhi for further studies". (Dutt. 1962:230)

During the visit of Xuangzang, the King Druvapata was ruling the country who was a Kshatriya as other rulers in the country. He is the nephew of Siladityaraja of Malava, and son-in-law of the son of Siladitya. According to Xuangzang, "He is of a lively and hasty disposition; his wisdom and statecraft are shallow. Quite recently he has attached himself sincerely to faith in the three "Precious ones." Yearly he summons a great assembly, and for seven days gives away most valuable gems, exquisite meats, and on the priests he bestows in charity the three garments and medicaments, or their equivalent in value, and precious articles made of rare and costly gems of the seven sorts". (Beal, 1884: 267) Here when Xuangzang mentioned the "three precious ones" indicating his attachment to Buddhist three triple gems. Like the previous Buddhist kings he too was organizing Buddhist assemblies where he would be generously supporting the Buddhists.

Close to the Valabhi city a big Sanghrama was established and was flourishing during Xuangzang's visit. He reported that "the great sangharama was built by the Arhat Achara ('0-che-lo); here the Bodhisattvas Gunamati and Sthiramati (Kien-hwui) fixed their residences during their travels and composed

treatises which have gained a high renown". (Beal,1884: 268) Dipakkumar Barua confirmed the fact of Arhat Acharya with Sanskrit evidence. "This information (of Arhat Achara) was supplemented by a grant of Dharasena II of Valabhi, in which the Sanskrit name of the founder was given as Atharya". (Barua, 1969: 60-61) "This monastery was known as the BAPPAPADIYA monastery (monastery of the father) as was found in a grant to this vihara, made by King Druvasena II in circa AC 588". (Barua, 1969: 61)

The period of the establishment of the great Sangharama was not reported but it must be during and after the Ashoka's period, as we got evidence of Ashoka's patronage to Buddhism to this part. Therefore, Buddhism was flourishing around Valabhi, Hinayana and Pudgalvadin in particular. According to Sukumar Dutta, "The growth of Valabhi as a centre of Hinayana Buddhism seems to have started contemporaneously with the foundation of the Maitraka dynasty itself. Bhattraka was not Buddhist Himself, but a Saiva. Yet an old monastery associated with his name, it's referred to as 'Bhattraka Monastry" in one of the grants (AD 567) of Guhasena, suggesting its foundation by Bhattraka himself. (Dutt, 1962:226) He indicated Bhattaraka as the founder of the Bhattaraka Monastery, but we already know that Buddhism was available here and to that Buddha's dwelling was evident through the tradition reported by Xuangzang. Therefore, Hinayana was already introduced to this part before Bhattraka granted financial support to the Sangharama.

Following Bhattraka's reign the successor of the dynasty continued the grants to the Buddhist Monastic practices here by granting finances to the Monasteries and ceremonies. Bhattraka's granddaughter Dudda's monastery then became the nucleus of an extensive monastic group known as the 'Dudda' group of monasteries and was looked after by the State. (Dutt, 1962:226) King DharsenaI later grants finances to build a vihara for Acharya Sthirmati. Radhakumud Mukerjee supported the same. "Again in AD 580, King Dharasena I made a grant in favour of another vihara called Sri Bappada which was founded by Acharya Bhadanta Sthiramati". (Mookerji, 1947: 585-586)

As a matter of fact the different monasteries were the outcome of generosity of royal patronage and local merchants. The monasteries built from the grants of the Bhattraka's successors and Buddhist following local rich merchants are as follows:

- 1. Buddhadasa Vihara named after Acharya Bhadant Buddhadasa
- 2. Abhaytarika Vihara built by Nimma
- 3. Kaka Vihara built by Merchant named Kaka
- 4. Gohaka vihara built by Gohaka,
- 5. Vimalagupta Vihara built by Acarya Vimalagupta
- 6. Stiramati Vihara built by Sthramati (probably not the Vasubandhu's descipel Sthirmati)

The complex of Buddhist monasteries indicated the different Buddhist schools under it's nikaya's and under acharya's were established under the royal patronages helps develop Buddhist educational environment.

As a matter of fact, the Dudda Mandala of monasteries was for the use of monks only. But there was another Mandala founded by one Yaksasri, which was intended for nuns. It was always tradition that Buddhist sangha Nunneries are quite separate from the Monk's residents, but they are close to them. In Valabhi also we can locate these two mandala's were developed for Monks and Nuns separately. According to Sukumar Dutt, The names of these nunneries too appear from the grants:

- 1. Yaksasri vihara built by Yaksasri
- 2. Purnannabhatta Vihara built by Purnannabhata
- 3. Ajita Vihar was built by merchant Ajita.

"Both Siladitya I and Dhruvasena II made grants to some of these nunneries" (Dutt, 1962:228)

From the grants to the monasteries and local Buddhist practices it is indicated that they were all related to the Hinayana sect of eighteen Nikayas. "The grants refer to the resident monk-community as 'Arya Bhiksu Sangha, or as in Guhasena's grant, as Sakyarya Bhiksu Sangha of eighteen Schools (Nikayas)- the traditional numbers of schools in Hinayana Buddhism". (Dutt, 1962:228-229) From the grants sanctioned by the royal patronage it is also evident that these grants were given to the Mahayana school of Buddhism which was also established around the main mandalas. "Druvasena II made a grant to the Monastery at the village of Yodhavaka, built by one Skadabhatta, the resident sangha of which is described in the grant as 'Maha-nikaya Arya Bhiksu Sangha' where the expression Maha-Nikaya, most probably means Mahayanist. (Dutt, 1962: 229) Dr. Krishnakumari refered in her thesis that, "In the hey-day of Valabhi, i.e. in sixth and the seventh centuries, the chief form of religion must have been Mahayanism. it is possible that the influence of Nalanda was responsible for the growth of the Mahayana sect in Valabhi. The form of Mahayana that prevailed in Valabhi was that of the Stavira school" (Virji, 1955: 176)

From the Buddhist monastic tradition we learnt that Buddha Viharas are built to provide shelter to monks, for discourses and training of novices. The Valabhi monasteries were no exception to this. In the book 'Viharas in Ancient India', Dipak Kumar Barua maintained that The Valabhi monasteries were built, as the inscriptions related, for three reasons, e.g. (a) to lodge the Buddhist Sangha which gathered together from different quarter, and considered of Bhikkhus who practiced the eighteen nikayas. (b) For the worship of Buddha-image and (c) for the installation and maintenance of books (library). (Barua, 1969: 61) The special grants to the library indicate the higher learning centers at Valabhi besides the

scholars who are creating the inscriptions here. The grants were sanctioned by the royal patronages to purchase the manuscripts and books. "This monastery was equipped with a library which was considered deserving a royal grant for the express provisions for purchase of books (saddarmasya pustakopanchayartham, in grant of Guhasena I of AD 559.)" (Mookerji, 1947: 586)

Besides the building of monasteries and library aids, the royal patronage provided grants for the day to day ceremonies performed in the monastery. The regular ritual performance was quite expensive which might not be possible through the support of the lay followers. Therefore, royal patronage was received for various items required for the performance of rituals. Sukumar Dutt mentioned that "In the Hinayanist monastery in Valabhi, Buddhapuja the ritual image worship seems to have been a major activity of the monks, attended with due rites and ceremonies. The Kings on their grants provide for it; they include in the items of expenditure the cost of incense, lamps, oil, flowers". (Dutt, 1962:228-229) According to Xuangzang image of seven Buddha in a Vihara built by the King Siladitya shows that the worship of the image of previous Buddha and Gautama Buddha was in vogue in the Valabhi era. I-Tsing also reported of details of the way in which Buddhist image was bathed and worshipped. "The priest in charge of performing the ceremony of worshiping the image was known as the padmula and the grants made special provision for his livelihood". (Virji, 1955: 175) Sukumar Dutt further maintained that "Buddhist Vihara of the age, as we gather from the Chinese records were open to all learners, Manavakas (ordinary pupils) as well as monks, it was not necessary to be ordained to take advantage of the learning dispensed by them. The Saivait Maitrakas would not be concerned with the propagation of Buddhism". (Dutt, 1962: 231) This indicates that Maitrakas were tolerant towards the propagation of Buddhism in their kingdom by the Buddhist monastics while they themselves followed the Saiva belief.

It is a matter of interest to know the skilled scholars of the Valabhi University and their further career. As we have seen that both monks and lay persons could earn education here, therefore, laypersons did have a high prospect of getting recognized by the royal patronages to serve the court. Mookerji maintains that "Students of Valabhi like those of Nalanda, after graduation, used to present their theories and even demonstrate their administrative talent to be employed in government services related to I-tsing. This shows that Valabhi provided for other studies than the purely religious secular vidyas like dharma, Niti, Vartta, Chikitsa Sastras. (Mookerji, 1947: 586) Altekar mentioned that the fame of the university was such that from the eastern part of India Brahmins would think of sending their wards to learn here. "Like Nalanda, Valabhi also was not an exclusively Buddhist or Monastic center of Learning. Even Brahmanas from the distant Gangetic plain used to send their sons to that place for higher education". (Altekar, 1944: 124)

The courses taught in the university were completed in two to three years with rigorous teaching learning sessions as monastics. Like Nalanda it was known for the intellectual environment. Here not only monastic education was disseminated but also scientific education was imparted on the basis of religion. "The university was famous for its catholicity and intellectual freedom. We are told that the scholars from all parts of India used to assemble at Valabhi and stay there for at least two or three years to discuss 'possible and impossible doctrines'. (Altekar, 1944: 124). Altekar further maintains that since Maitakas were generous towards higher learning "give direct grants for the purpose of meeting the general expenses of the University as also for strengthening its library" (Altekar, 1944: 124). The scholars who completed their courses in the university received special recognition from the community and Kings in particular. "They used to receive some financial help to enable them to start their life. This continued to be the case till c. 775 A. D. when the reigning dynasty succumbed to an Arab attack, which resulted in the destruction of the city and of the University. (Altekar, 1944: 124) the beginning Arab invasion began from the north-west and later to western part of the country, therefore, Valabhi came under primary Arab attacks which caused its destruction. Sukumar Dutt rejects the possibility of destruction coming from Rashtrakutas of the time. "It came from the Tajjika (Arab) invaders-perhaps at some time in the eighties of the eighth century AD. They reduced all its edifice to rubble and dust including the Maitraka monasteries. (Dutt, 1962: 231) The Rashtrakutas kings like Dantivarman and Dharavarsa provided grants to the Kampilya monasteries on the outskirts of Surat. "A copperplate inscription of Dantivarman dated S. 789 (AC 867) recorded that, after bathing in the river Puravi (Purna), the King donated lands at the request of the monk, Stiramati, in favour of the Kampilya Vihara, where there lived five hundred Bhikkus of Sinddhudesa. It may be presumed that the Buddhist monkish community migrating from Sindh, due to probably Muslim aggression there, established a monastery at Kalimpya which was already regarded as a sacred spot". (Barua. 1969: 64) the movement of Arab invasion could be traced here during the eighth century from the North-west pushing the Buddhist activities towards south.

In a nutshell, the region of Saurashtra blessed with the dwelling of Buddha himself and later came under the royal patronage of Emperor Ashoka, gives us the idea that the region was came under influence of Buddha's teaching from the beginning and from the Ashoka's reign Buddhist monastic shelters were being built. The beginning of higher learning as per the historic evidence shows that Maitraka kings came to this region during the decline of Gupta dynasty and established the Valabhi as their kingdom. The status of kingdom to the Valabhi helped flourishing the monastic education on university level here with the royal patronage provided by the Maitraka kings and their successors. The significant contribution came also from the local Buddhist following merchants for the

building of monasteries and its maintenance. The fame of the university was not less than the Nalanda which was the Mahayana educational center. The development of Hinayana educational center at Valabhi with its scholars' recognition all over the country was noteworthy. Unfortunately the death blow came from the Arab invasion which caused the complete destruction. Though the primary setback occurred in the eighth century, it continued to survive till the twelfth century when the forceful Arab aggression caused the complete extinction of the university. Yet the university created its high benchmark being only Hinayana University in India.

#### **Works Cited:**

Barua, Dipak Kumar (1969): Viharas in Ancient India: A survey of Buddhist Monasteries, Calcutta, Indian Publication

Dutt Sukumar (1962): Buddhist Monks and Monasteries in India: Their History and Their Contribution to Indian Culture, London, George Allen and Unwin Ltd

Mookerji, Radha Kumud (1947): Ancient Indian Education (Brahmanical and Buddhist), London, Macmillan and Co.

Beal Samuel (1884), SI-YU-KI Buddhist Record of the Western World (Translations from the Chinese Traveller of Hiuen Tsieng AD 629) Volume II, London, Trubner & Co, Ludgate Hill

Altekar, Dr. A.S. (1944): Education in Ancient India, Benares, Nand Kishor & Bros Educational Publishers

Virji, Dr. Krishjnakumari J (1955): Ancient History of Saurashtra (Being a study of the Maitrakas of Valabhi V to VIII centuries AD), Bombay, Konkan Institute of Arts and Science

Dr. Sudesh M. B. Bhowate

Head, Dept. of English & IQAC Coordinator, Dr. Madhukarrao Wasnik PWS Arts and Commerce College, Kamptee Road, Nagpur-26

## Archaeology a Medium for Development of Buddhist Pilgrimage Sites Mr. Rahul Rao

#### Abstract

Pilgrimage is actually a special way for physically walking on the path, trodden by the Buddha in the past and taken as an inspiration from these places and the teachings to keep walking on the path by a person who is called the pilgrim. In Pali Literature Pilgrimage refers too 'Idha Tathāgato jāto'tipi, 'Idha Tathāgato anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho'tipi, 'Idha Tathāgatena anuttaram dhammacakkam pavattita'ntipi, 'Idha Tathāgato anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbuto'tipi.

The archaeology of Buddhism will highlight the excavation of individual far-flung monuments and the chronological review of literature and regional style. Reports focus on such isolated or untouched monuments, and practitioners expose only the brick or stone walls of monuments. In this research paper it will readdress the lacunae but only through fresh excavations at key sites in a whole to explore, do research and communicate using advanced techniques along with it highlighting Buddhist architecture through the teachings of Buddha; historical personality supporting archaeological findings in the Indian continent.

Emperor Asoka journey to Buddhist pilgrimage sites is more important than anyone in the history of Buddhism. Hiuen Tsiang, diary Si-Yu-Ki: Buddhist Records of the Western World, associated with the Buddha's life; and due to Sir Alexander Cunningham efforts modern pilgrim can experience the grandeur of today Buddhist pilgrimage sites.

Archaeology has a subject would have not started or opened up any new horizon, if not interlinked with Pali language. Buddhist history would have not been open access towards the entire world in the form of torch light in the current situation will be taken into consideration in this research and a new dimension of interlinking archaeology with Buddhism.

**Key words:** Pilgrimage, archaeology, Buddhism, Pali, sites, pilgrim

## Introduction

Pilgrimage meaning as per Oxford Dictionary is a journey to a place of particular interest or significance and a pilgrim's journey. Pilgrimage is actually a special way for physically walking on the path, trodden by the Buddha in the past and taken as an inspiration from these places and the teachings to keep walking on the path by a person who is called the pilgrim. Thus Pilgrim and Pilgrimage is an essential factor on the path of Dhamma, to study the spiritual changes happening in the personality of humans.

## Pilgrimage References seen in Tipitaka

Buddhist Pilgrimage is the fusion of two words, "Buddhist" and "Pilgrimage". In Pali Literature Pilgrimage means "Cārikā" Here Buddha walked on foot across the Northern part of India, Ganges Plains the Middle Land to preach the path of Nibbana. Buddha has been referred here by his teachings given at particular places as Buddhist teachings or Dhamma. In Pali literature the word Cārikā was used at an important event, after completing the first vassavasa or rainy retreat at Isipatana Sarnath. Sixty Bhikkhus with Buddha all were Enlightened or attained Arhanatship. Buddha's Utterance on the Four Places of Pilgrimage.

"Pubbe, bhante, disāsu vassam vutthā bhikkhū āgacchanti Tathāgatam dassanāya. Te mayam labhāma manobhāvanīye bhikkhū dassanāya, labhāma payirupāsanāya. Bhagavato pana mayam, bhante, accayena na labhissāma manobhāvanīye bhikkhū dassanāya, labhissāma na payirupāsanāyā"ti. "Cattārimāni, Ānanda, saddhassa kulaputtassa dassanīyāni samvejanīyāni thānāni. Katamāni cattāri? 'Idha Tathāgato jāto'ti, Ānanda, saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīyam thānam. 'Idha Tathāgato anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho'ti, Ānanda, saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīyam thānam. 'Idha Tathāgatena anuttaram dhammacakkam pavattita'nti, Ānanda, saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīyam thānam. 'Idha Tathāgato anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbuto'ti, Ānanda, saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīyam thānam. Imāni kho, Ānanda, cattāri saddhassa kulaputtassa dassanīyāni samvejanīyāni thānāni. "Āgamissanti kho, Ānanda, saddhā bhikkhū bhikkhunivo upāsakā upāsikāvo — 'Idha Tathāgato jāto'tipi. 'Idha Tathagato anuttaram sammasambodhim abhisambuddho'tipi, 'Idha Tathāgatena anuttaram dhammacakkam pavattita'ntipi, 'Idha Tathāgato anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbuto'tipi. Ye hi keci, Ānanda, cetiyacārikam āhindantā pasannacittā kālankarissanti, sabbe te kāyassa bhedā param maranā sugatim saggam lokam upapajjissantī"ti. 1

4. 3. 2. 8. (Samvejanīyasuttam) 18. Cattārimāni bhikkhave saddhassa kulaputtassa dassanīyāni samvejanīyāni thānāni. Katamāni cattāri? Idha tathāgato jātoti bhikkhave saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīyam thānam. Idha tathagato anuttaram sammasambodhim abhisambuddhoti bhikkhave saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīyam thānam. Idha tathāgato anuttaram dhammacakkam pavattesīti bhikkhave saddhassa kulaputtassa dassanīyam samvejanīvam thānam. tathāgato anupādisesāya Idha nibbānadhātuvā parinibbutoti bhikkhave saddhassa kulaputtassa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Exposition of Mahaparinibbana Sutta pg no 93-98 by Bhikkhu Pesala

<sup>&</sup>quot;Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

dassanīyam samvejanīyam thānam. imāni kho bhikkhave cattāri saddhassa kulaputtassa dassanīyāni samvejanīyāni thānānīti.<sup>2</sup>

The above two references from Tipitaka in Roman Script, one in Mahaparinibbana Sutta of Digh Nikaya from Sutta Pitaka, Here Buddha informs Venerable Ananda about Pilgrimage to four places, Construction of Stupa, Veneration of Stupa and Person worthy of Stupa. Second reference is from Samvejaniya Sutta of Anguttara Nikaya from Sutta Pitaka mentions about the four places of pilgrimage.

Wherever the *Cetiya* has been constructed on the relics of Buddha, In the *Majjhima Desa* where he preached Dhamma for almost 45 years of his lifetime and later Cetiya were built and venerated by Noble Sangha it is called *CetiyaCārikā*. Buddha informed shrines of three types (*cetiya*) which are mentioned in the *Sutta*: Shrine for a relic of the body (*saririka cetiya*), Shrine for a relic of use or wear (*paribhogika cetiya*), and Shrine for a relic of memorial (*uddesika cetiya*).

## Archaeology of Buddhism

The archaeology of Buddhism has been portrayed as the excavation of individual far-flung monuments and the chronological review of literature and regional style. Reports focus on isolated or untouched monuments, and practitioners expose only the brick or stone walls of monuments. Technical studies relate architectural phasing to the exclusion of associated ceramic, small find, and specialist analyses undertaken diligently, and there is a divergence of old and modern techniques when comparing the excavation of Buddhist monuments and prehistoric sites in general.

As a result, scholars in other disciplines rely on textual sources purporting to represent the social and economic context of early Buddhism rather than trying to interpret the results of excavations with the passing of time. This reliance is by no means new, as colonial pioneers also utilized archaeology to provide evidence for assumptions based on those early textual sources. Many early encounters were amateurish, but their founding assumptions persist, along with explanations, limiting the sophistication of our understanding of early practice in true sense. However, the archaeology of Buddhism offers the opportunity of tracing divergences between early precept and practices with ultimate reach and investigating the social, cultural, regional and economic transformations that accompanied its establishment. Indeed, Buddhism emerged at the same time as statehood and second urbanization, as well as the creation of mercantile and urban elites, princely clans, merchants, traders whose needs did not match related to established Brahmanical belief or the orthodox caste system.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sltp/AN\_II\_utf8.html#pts.118

Furthermore, although much has been written on the life of the Buddha, we have little evidence from this early period, and the date of his Mahaparinibbana as well as the identity of his childhood home are still debated. The archaeology of Buddhism can readdress these lacunae but only through fresh excavations at key sites in a whole to explore, do research and communicate using advanced techniques. Such techniques can also be applied to examine monuments within their landscapes in order to understand their position and function within the networks of social and economic relationships that unified cityscapes with hinterlands within India and Asia continent.

References must be made to the potential in representing the Buddhist ethnographies, which have recorded individual and collective motivations of communities, within the framework of laypeople and noble Sangha. These allow us to develop analogues for the past as well as demonstrating that, far from being conservative; Buddhism has been adaptive, which explains its spread and resilience through its lenses in divergence manner.

Archaeology of Buddhism can provide more than the description of individual monuments as it alone can shed light on the physical character of early ritual practice; it alone can demonstrate how Buddhism interacted with its contemporary period relate to social, cultural, political, economic, and ritual context; and it alone can shed light on what early Buddhists actually did in the phase of 1700 years.

Four themes are significant in the archaeology of Buddhism: the history of archaeology in Asia with reference to Buddhism; defining a chronology for the historical Buddha and sites associated with Buddhism; identifying regional specificities and contexts for Buddhist sites as they emerged across Asia; and finally addressing the issue of interconnectedness and interlink ages between the various sites within the Buddhist Sāsana. The active participation of learned monks and nuns in the stūpa cult and their mobility across Asia along with renowned archaeologist and three Chinese pilgrim travelogue which has changed the course of Buddhist archaeology.

## Importance of Buddhist Architecture through teachings

The eightfold path shown by the Buddha in the middle of the first millennium BCE was founded on wisdom, morality, and concentration. Like other contemporary Indic religions, Buddha Dhamma had no central organization, nor did it follow a single text as its guiding principle. Its core principle was refuge in the Buddha, the Dhamma, and the Sangha, though as it expanded across Asia; it absorbed local traditions, responded to historical factors, and evolved philosophically. The physical manifestations of the Dhamma appeared in the archaeological record at least two hundred to three hundred years later, in the form of inscriptions, stūpas, pillars, terracotta, images, and other objects of

veneration. Relic and image worship were important factors in the expansion of Buddhism across the subcontinent and into other parts of Asia. As Buddhist Architecture evolved immensely and expanded the geographical boundaries under the patronage of Emperors and the technique was adopted through foreigners in the construction of rock-cut architecture, structural stupa were changing with the time from simply mud and clay to bricks, than baked bricks, later marbles, decorative panels an finally beautifully ornamented vedika. Jatakas and the life time of Buddha in iconic and aniconic form were showcased in different region as per the understanding of the people. Everyone supported towards the replicative architecture closely related to the life of people with the message or teachings of Buddha transmitted through the architecture.

## **Historical Personality supporting Archaeological Findings**

Emperor Asoka journey to Buddhist pilgrimage sites is more important than anyone in the history of Buddhism because these sites signified the connection to Buddha, which he went ahead and constructed pillars. To list them we find pillars at Lumbini, Bodhagaya, Sarnath, Vaishali, Sankissa and Kausambi which has Inscriptions giving information related to importance of these sites during the lifetime of Buddha. The first historical record of performing a pilgrimage is about the great Indian Emperor Asoka, or, as he always referred to himself, Piyadassi, Beloved of Gods. When he was crowned in 270 BCE, becoming the third emperor of the Mauryan dynasty, he inherited a vast empire that stretched from Afghanistan to Bangladesh and included off all India except the southernmost tip and later annexed the present state of Orissa, and then known has Kalinga<sup>3</sup>

We also find Asokan pillars at the birth place of previous Buddha such as Kanakamuni and Krakuchhanda at Nepal region at Niglihawa and Gothihawa these places were also connected to pilgrimage as Asoka visited himself in 249 BC on the occasion of twentieth year of his coronation. Contribution to be noted here if Emperor Asoka would have personally not visited Lumbini at Nepal Terai region, we would have not able to proclaim Buddha has a human it would have been only myth.

Inscription at Niglihawa: Devanam piyena piyadasin lajina- chodasavasa bhisitena Budhasa Konakamanasa thube-dutyam vadhite Visativa sabhisitena – cha atana-agacha-mahiyite silathabe-cha usa papite

Inscription at Lumbini: Devanapiyena Piyadasina lajina visati vas abhisitena atana agacha mahiyite **hida Budhe jate Sakyamuni ti** silavi gada bhicha kalapita sila thabhe cha usapapite hida Bhagavan jateti Luminini game ubalike kate athabhagiye cha

"Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rana. P. B. Singh, Where the Buddha Walked: A companion to the Buddhist Places of India, Indica Publications, 2003, pg 28.

Pillars can also been traced on the route towards Chamaparan East and West at Bihar, to name them are Rampurva, Lauriya Nandangarh and Lauriya Areraj, these are not directly connected with Buddha, but they are on the routes towards Buddhist sites. Apart from that there is minor rock edicts stating Emperor Asoka was on a journey with his queens, family members, and royal persons an inscribed portrait or relief panel, on it has been found at Sannati, Karnataka depicting the scene. Also a minor edicts stating Emperor Asoka travelling for almost 256 days across places under his kingship from North India to South of Karnataka and writing down inscriptions of his journey and spreading the teachings of Buddhist doctrine to his masses.

Hiuen Tsiang in his diary Si-Yu-Ki: Buddhist Records of the Western World, of respective places associated with the Buddha's life, we get complete picture from glorious past of Ancient Buddhist India and how famous it had been termed by the name the Light of Asia. His diary is still the best of centuries for any person who is keen in writing about a location which has transformed through ages. It gives a complete overview of not only todays India but the neighbouring countries or we can say undivided India of Emperor Asoka. Diary gives minute details of geographical, climate, settlements, teachings, architecture, language, university's, administration, dynasty, rivers, mountains, countryside's, narrative story's related to Jataka and his personal touch of how he sees the conditions of deserted places which once been a light as a diamond for everyone.

Sir Alexander Cunningham did not come to the Middle Land as a pilgrim, but much of what the modern pilgrim sees today at Indian Buddhist pilgrimage sites is due to his efforts. Alexander Cunningham came to India in 1833 as a second lieutenant. He saw active service on several occasions, and later distinguished himself as an administrator, surveyor and engineer. During 1833-1885 he had been in India, and in 1861 when the Archaeological Survey of India, was founded he became the first Director General which he continued till 1885 after he returned to England, he dedicated his life for revealing and preserving India's past. He himself published 13 volumes of the reports of the ASI, and also supervised many excavations and preparation of archaeological reports. Sir Alexander Cunningham learned to decipher a large number of ancient scripts; he located or visited an enormous number of sites, surveying many of them; and he developed a truly remarkable knowledge of India's ancient geography, its numismatics and the comparative styles of Indian ancient sculpture.

During the course of time apart from above named pilgrims we get information of renowned scholars. In the 18<sup>th</sup> Century **James Prinsep** who has a massive contribution in deciphering and reading out the ancient Brahmi script or Dhamma lipi on Asokan pillars. Apart from him the Religious Scholar who had

taken a massive stand at International religious world level forum and Conference was none other than **Anagarika Dhammapala** for revival of Mahabodhi and Sarnath and other Buddhist places too.

#### Conclusion

Archaeology has a subject would have not started or opened up any new horizon, if not interlinked with Pali language. Buddhist history would have not been open towards the entire world in the form of torch light in the current situation. We have to be grateful to all the European Archaeologist especially British and German scholars along with Indian Archaeologist, Researchers who all have worked day and night by reading the Tipitaka texts and interpreting through Pali, hybrid Sanskrit, inscriptions and coins legends to decipher this ancient Buddhist India and too be thankful to the Pali Text society who have dedicated their time and energy to translate the texts.

The ancient pilgrims travelogue were essential to focus on the Buddhist archaeological sites; structural along with rock cut sites which are spread across the entire Asian continent of more 84000 stupas, vihara and monasteries of ancient period. This defines archaeology has a medium to develop Buddhist pilgrimage sites at a large scale across India an Asia peripheral. So we has a student or research scholar, academician and faculty need to enhance the archaeology has a subject in our respective university, curriculum interlinking with Pali language to rehydrate, Pali Language Studies, Buddhist Studies and Archaeology Studies all three goes hand in hand an builds a new platform for everyone to rewrite our true Indian history and geography through the perspective of Buddhist archaeological sites.

## **Work Cited:**

Brown, Percy. (1956): Indian Architecture: Buddhist and Hindu Periods. 3d ed. Bombay: D. B. Taraporevala Sons

Coningham, Robin. (2001) "The Archaeology of Buddhism." In Archaeology and World Religion. Edited by Timothy Insoll, 61–95. London: Routledge

Coningham, Robin (2011) "Buddhism." In The Oxford Handbook of the Archaeology of Ritual and Religion. Edited by Timothy Insoll, 934–947. Oxford: Oxford University Press

Dehejia, Vidya.(1997): Discourses in Early Buddhist Art: Visual Narratives of India. New Delhi: Munshiram Manoharlal

Dutt, Sukumar. (1962): Buddhist Monks and Monasteries of India: Their History and Their Contribution to Indian Culture. London: Allen & Unwin

Mitra, Debala (1971): Buddhist Monuments. Calcutta: Sahitya Samsad

Schopen, Gregory (1997): Bones, Stones and Buddhist Monks: Collected Papers on the Archaeology, Epigraphy and Texts of Monastic Buddhism in India. Honolulu: University of Hawaii Press

Talim, Meena (2010): Edicts of Asoka A New Vision, Aryan Books International, New Delhi Trevithick, Alan.(2006): The revival of Buddhist pilgrimage at Bodh Gaya (1811-1949) Anagarika Dharmapala and the Mahabodhi Temple. Motilal Banarsidass Publishers

Singh, Rana. P. B.(2003): Where the Buddha Walked: A companion to the Buddhist Places of India, Indica Publications

Singhal, R.R. (2012): History of Buddhism, Centuram Press, New Delhi

Pratt. James Bissett. (1996): The Pilgrimage of Buddhism and a Buddhist Pilgrimage, Asian Educational Services

Proser, Adriana G. (2010): Pilgrimage and Buddhist Art: Asia Society

Lahiri, Latika. (2015): Chinese Monks in India (Buddhist Tradition), Motilal Banarsidass; 2nd Reprint edition

Research paper on the topic on 'Kanheri: The Archaeology of an Early Buddhist Pilgrimage Centre in Western India' by Himanshu Prabha Ray from https://www.jstor.org/stable/124862?seq=

Research article on 'Characteristics of Buddhist Pilgrimage in Sri Lanka' by Robert Stoddard from https://digitalcommons.unl.edu/geographyfacpub/33/

## Mr. RAHUL RAO

Visiting Lecturer Department Of Pali University Of Mumbai

# Ancient Education in the University of Taxashila As Depicted in the Pali Literature

Ashwaveer W. Gajbhiye

**Introduction:** The Buddhist Pali Jatakas are the earliest source wherein depicted the most ancient Indian educational system in higher learning. The Jataka no. 252 is the sole source which throws considerable light on the University educational system at Taxashila prevailed from 7<sup>th</sup> century BCE to the 3<sup>rd</sup> century BCE as suggested by Prof. Dr. Radhakumud Mookerji. And it is Dr. Radhakumud Mookerji who wrote on this subject for the first time in detail in an elaborate research article entitled, 'Ancient Indian Education From The Jatakas'. Present Paper is a bit of imitational venture of Dr. Mookerji in the light of historical, literary and archaeological sources which throw light on the university education at Taxashila before king Ashoka in the 3<sup>rd</sup> Century BCE.

Scenario of the University: The University of Taxashila was located under the jurisdiction of the city with common name which was founded by the Naga King named Taxaka and the university also. Hence the city and the university were named mononymously after the name of their great benefactor Naga King<sup>1</sup>. Her out sprawled campus which was established outside the city but adjacent to it appeared nothing but a well-planned clusters of hermitages since it was the tradition then that to earn education by the students at the residence of teacher<sup>2</sup>. Each teacher had the intake capacity of students at maximum number up to five hundred students and minimum twenty or hundred in number. There was not less than ten thousand student altogether that had used to get their education in the campus of the University of Taxashila. Each teacher was as an independent institute or a centre of special subject and owing to this speciality each centre was as a college of separate fame and name<sup>3</sup>.

The hermitages of teachers, residences of students, learning centres and dining houses etc. were erected of woods, bamboos and from straw. Its walls and roofs were made up of straw and the sticks of the bamboos and of woods. Its walls of straw were polished with mud and cow dung. The floor and yard of each house was also polished with the watery mud of cow dung. Each establishment of the dwellers in the campus was surrounded by the fencing made up of straw and the sticks of the bamboos. The whole university campus was abundance in a very rich natural beauty and sylvan solitude atmosphere across the patio of small hillocks Muri. It was the representation of a wholesome environment for every dweller in the campus of the university<sup>4</sup>. In such a wholesome, enlivening and pleasant environment the teachers in the university had used to teach and the students enjoyed mostly under the sky in open ground and many times beneath the thick shadow of a large banyan tree. This was the centre of higher education and not of

elementary education. Since it was the seat of advanced studies the students were admitted there at the age of sixteen or when they come of age<sup>5</sup>. This was the condition that exclusively the students who have come of at mature age were admitted in the university. Parents, though there might be a famous and caliber teachers in and around nearby their village and town, used to send their wards so far away from their homes for the furtherance of their higher studies<sup>6</sup>.

Admission in the University: Admission was open to the students of all classes and castes irrespective of social status and poor or rich. Hence the university campus was like an ocean where all rivers meet and merged in vast uniform water leaving her an independent identity behind it. So the University of Taxashila was flocked with a quite heterogeneous stock of students drawn from all ranks and classes of society and representing diverse social conditions. Whatsoever, the youths of Brahmin (priest) and Kshatriya (warrior) castes were of course in large numbers among them. There were the princes from distant kingdoms, lads of magnates, of merchants and even of fisherman in the campus of the University for earning education. Sometime, though had unwillingness of teacher to attend the student of particular caste, he could not have to boycott the student from his right to education awarded by the University. These were the restrictions on every teacher in the campus and directives by university ordinances that to follow it and had to abide by everyone strictly<sup>7</sup>.

**Tuition Fees:** The students who were maintained by charity and could not pay their tuition fees all such students had used to rubbed shoulders with one another as fellow disciples of a common college and teacher. The poor students who were unable to pay their tuition fees had to undergo every day a course of exacting and low kind of menial service for their respective college, but the recognition of the dignity of all honest labour secured to them a status of equality par excellence with its aristocratic fellows in the college. University insisted on to level the status and dignity of every student eradicating all distinctions in order to bring out certain standards of simplicity and discipline in the life of learning members in the campus. Then it was a common practice and intention of the kings and aristocratic parents that to send their boys to the distant educational centres deliberately. It was a matter of policy proposed for their boys such a course of discipline and education as their best training in manners and morals so that they must learn the way to quell their pride and high mindedness8. Keeping this in mind the princes were sent to university by their royal parents with the modest equipment like a pair of one-soled sandals, a sunshade of leaves, and a thousand pieces of money as his teacher's fees, of which not a single piece he could keep with him for his own expenses. Thus the prince had to enter in to the university campus as a poor person renouncing all riches and amenities of all aristocratic comforts at his home. There his uniform was like a robe of a monk in white cotton cloths. On that account the precincts of the every college and campus of the university appeared like an island of the monks of white robe. Once a prince named Junha from Banaras had accidently collided with the Brahmin in a nocturnal darkness and broke the alms bowl. The prince was demanded for compensation by that Brahmin but the prince was unable to pay him because of not having any money. On that Brahmin was requested by the prince to come to Banaras and obtain his compensation when the prince will there after finishing his education<sup>9</sup>.

Howsoever there was an exception to this broadened magnanimity of the university's distinguishing fame. Admission to the youths belonging to the caste of Chandalas was not permitted in the University. This was the social and infamous stigma to the glory, name and fame of the university. However once the two Chandala boys from Ujjain willing to study at Taxashila entered in to the university campus in the disguise of the Brahmin boys and got admission in the faculty of law under a far-famed teacher. One of the students of the two was even successful but they were detected as the Chandala at a dinner offered them by a villager in an unguarded moment when they had used their Chandala dialect while speaking among themselves. The host of the dinner reported this matter to their teacher about their identity and consequently both were expelled at instant after a trial<sup>10</sup>. Second exception was to the greatness of the university that though the each college and the campus of university was the representation of a heterogeneous stock of the students or cosmopolitan composition, there were few colleges for a particular community exclusively. Of these colleges one were for the Brahmin students, one were for the Brahmin and Kshatriya students and one were for the princes exclusively<sup>11</sup>.

Distinguishing Feature of the University: Fame of this university was of course due to its world renowned teachers who were acclaimed authorities, specialists and experts in the subjects they professed. It was the dwellings of most celebrated and veteran scholars of such acclaimed authority and widespread reputation of the university which proved the city of Taxashila the intellectual capital of the Indian sub-continent. On account of its name and fame there was a constant flow and flock of qualified students from the different and distant part of the Indian subcontinent and from abroad also to the University of Taxashila. There was a direct northern route from Taxashila to China and Central Asia through Mansehra and the upper Indus valley. The students from abroad had used to come to Taxashila through this famous silk route<sup>12</sup>. This was its distinguishing feature. Another distinguishing feature of the university was that it was the singular central university of the then India. Various educational centres in Indian subcontinent were affiliated to this university which executed a special kind of intellectual suzerainty over the world<sup>13</sup>. The foreign students had used to prepare

the duplicate or replica of the original books in order to take away with them to their own country from Taxashila <sup>14</sup>.

Subjects in the University: Though the subjects of Law or Political Science, Military Science and Medical Science were the special field of study in the University of Taxashila, the Vedas and Eighteen Shilpa or Arts also were taught there. The subjects like Elephant Lore, Magic Charms, Spell for bringing back the dead to life, Hunting, Spell for understanding all animals' cries, Archery, The Art of Prognostication, Charm for commanding all things of sense, Divining from the signs of the body and Medicine etc. were the study of special attraction by the students. The students had option of only one subject to take for the study in order to achieve mastery over the choice of subject<sup>15</sup>. Though a century earlier of the reign of king Ambhi of Taxashila Buddhist Scriptures in the Sutta (Discourses of Buddha Shakyamuni) and the Vinaya (Disciplines) had already been come in to vogue after the Buddha's Great Final Blowing Away, the same was neither a subject taught nor included in the option of choice in the university of Taxashila. As a matter of fact, in one sense, it was an unfortunate place, though was the chief centre of encyclopaedic higher education, for neither the Buddha nor any of his preacher monk visited Taxashila by the reign of king Ambhi in the last quarter of 4<sup>th</sup> Century BCE. Whatsoever the university was enjoying the status of the centre of a secular learning untouched and uninfluenced from Buddhism by then 16.

Financial Management of the University: The University of Taxashila was a seat of residential schooling as well as for the day scholars and for external students also. However it was the residential seat of learning chiefly<sup>17</sup>. The students were got admission after paying one thousand pieces of money to the teacher in advance of their entire tuition fees. Those were unable to pay this had to render the service for their teacher and the college. In some cases such students had to sign affidavit to pay fees after the completion of the study by earning having employment anywhere or through own business for subsistence. In such cases where the students were too poor to be able to pay their tuition fees, the charitable community came forward usually to aid them a free education. Besides several students were supported with state scholarships by the kingdoms to which they belonged. It is to be noted that the tuition fees as fixed one thousand pieces of money was not for the expense of teacher exclusively. The teacher was neither like a proprietor nor did he abide by his duty on commercial concern. This fee was charged to cover the expenses for the maintenance of those students who paid them against of free boarding, lodging and other requirements of the students who lived as residential with their teachers 18. Mostly the students and teachers were invited to dine out by the villagers of charitable nature by turns as a permanent provision of their meal. The food allowed to the students and teachers was of the

simplest kind. For their breakfast they had to enjoy with rice gruel prepared by a maid at the teacher's residence and on invitations they were provided sugar cane, molasses, curd and milk. The life of the students were not a sort of luxurious at the hermitage of their teacher but a kind of hardships and controlled under the strict and disciplined supervision of their respective teachers. Even they could not allow going to a river for bath except in the company of a teacher<sup>19</sup>.

Schooling Time: The students who paid fees in advance were taught at day time and those rendered service for the college during day time were taught at night. However the instructions were imparted in accordance with the time convenient to the students. Commencement of the classes was done very early in the morning with the crowing of the cock. For this purpose the cock was domesticated at every centre of learning to serve as a clock. To manage a college of five hundred students and teach them was not a matter of easy task for the teacher. In this matter the teacher was assisted by the assistant teachers. The most advanced or the most trusted and senior student in the class was appointed on the post of assistant teacher. In the absence of main teacher the charge of the class and its law and order was devolve upon the senior most student or an assistant teacher<sup>20</sup>. The medium of literary instruction at the University of Taxashila was literary Pali which was a literary form of the Magadhi language<sup>21</sup>. This was the lingua franca of then India. The students had used to make perfect themselves in their study through reading and writing of the books as well as by memorizing. Education was given to the students in theoretical as well as in practical. Besides it the internship and apprenticeship was also conducted for at least two years in order to make perfect the students in their respective stream of the course<sup>22</sup>.

Alumni of Taxashila: When this unsurpassed seat of advanced study had already witnessed her tercentenary of foundation Vishnugupta alias Chanakya was abiding the duty of Pradhanacharya (Principal) of this most celebrated University in the mid of 4<sup>th</sup> Century BCE<sup>23</sup>. Her every college under him was headed by a crème de la crème faculty in the campus. By the commencement of Chanakya's term as the Principal of the University of Taxashila it had produced many world renowned Alumni from its campus. Panini the progenitor of Sanskrit grammar and Patanjali had used to teach at Taxashila in the 5<sup>th</sup> and 6<sup>th</sup> Century BCE. The illustrious Vyasa is said to have been lived in this city and composed his renowned epic poem the Mahabharata. Uddalika Aruni the narrator of Upanishada and his son Suvita Keeto were also educated here in the University of Taxashila. Angulimala a well-known Buddhist monk and a contemporary great follower of the Buddha Shakyamuni, Prasenjit the king of Kosala, Lichchhavikumar Mahali the crown prince of a celebrated city of Vaishali, Bandhul Malla the crown prince of Kushinagar and Acharya Jeevaka the greatest scholar and physician of herbal

medicine and surgery etc. were the great Alumni of Taxashila. They all were the predecessors of Chanakya<sup>24</sup>. Acharya Jeevaka was the court physician of Emperor Ajatashatru the ruler of Magadha. He was deputed in the service of the Buddha along with his Monks' Order by the Emperor. By the dint of their speciality and work of such luminaries which they professed and rendered service for the university its fame and name had reached to the every nook and corner of the Indian subcontinent and even beyond the border of that to the countries in Europe and Asia. Now it was the turn of Chanakya to cherish the prestige of it greatness and elevate the glory of this unparalleled seat of learning in the then known world.

#### **FOOTNOTES:**

- 1. Acharya Dipankar, 1989, Kautilya Kalin Bharat (Hindi), Uttar Pradesh Hindi Sansthan Lucknow, Pp, 53-54; It is suggested that "the Nagas or Dragons were originally ruled the land (Gandhara)"; Pandit, Ranjit Sitaram, 2006 (Reprinted), Kalhana's Rajatarangini The Saga of The Kings Of Kashmir, Sahitya Academy, New Delhi, P. 743 (Apendix I). It is also suggested that the city of Taxashila and Pushkalavati were founded by the two sons namely Taxa and Pushkala of king Bharata a brother of Lord Rama in the great epic poem Ramayana. On account of the foundation of these cities from them the cities were named after their name; Singh, Priya Sen, 1993, Bharat Ke Pramukh Bauddha Tirth-Sthala, Eastern Book Linkers, Delhi, Pp.117-118. But this suggestion could not be a true in the light of the fact. Because of its very vaguest historical possibility as well as antiquity of the epic poem Ramayana as ancient as the references of the city and the university of Taxashila found in the oldest Buddhist literature.
- 2. In the earlier period of the University the students were used to get their education at the hermitage of their teachers. On account of this there is a very vaguest possibility of the existence of the buildings constructed with bricks and stones. As a matter of fact the history of this university is found only in Indian classical literature and not in archaeological remains; It is suggested that "the earliest reports about instructional institutions that we have refer to the city of Taxila, as the Greeks called it, corresponding to Sanskrit Takshashila (Panini IV:3:93) and Pali Takkashila in Gandhara that contained several monasteries (vihara), all, it seems, involved in teaching. The archaeological site is quite large, but no large lecture halls or dormitories have been discovered"; Scharfe, Hurtmut, 2002, Education In Ancient India, (Handbook of Oriental Studies, Section Two, India, Edited By J. Bronkhorst, Vol. Sixteen), BRILL (Ested. 1683), Leiden, Netherland, Pp. 140-141, 212; Law Bimala Churn (Editor), 2004 (Reprinted), Buddhistic Studies (a long research paper entitled, "Ancient Indian Education From The Jatakas" by Dr. Radha Kumud Mookerjee), Low Price Publications, Delhi, Pp.236-256; Marathi Vishvakosh (Encyclopaedia), Vol. 7, Maharashtra Rajya Sahitya Sanskriti Mandal, Mumbai, 1977, P. 247.
- 3. Law, Bimala Churn, op. cit. Pp. 238-239, 243, 245. It is informed that there were about twenty academic streams or disciplines taught in the university and each teacher had capacity to teach to maximum five hundred students in numbers, then the figure of ten thousand student is not seem exaggeratingly.
- 4. This is an ideal description of the university campus in accordance with the information found in the sources and as a matter of fact it was not constructed as of today's university campus or at least similar to the ancient University of Nalanda found in modern Bihar state (ancient Magadha); Marathi Vishvakosh, Vol.7, P.247.
- 5. Mookerji, Radha Kumud, op.cit. Pp.16-17; Marathi Vishvakosh, Vol.7, P.247.

- 6. Law, Bimala Churn, op. cit. P.239.
- 7. Mrs. C. A. F. Rhys Davids suggested us that the information of the thorough out educational system at the University of Taxashila comes us from the Jatakas mainly; Rapson, E. J. (Editor), op. cit. P. 191: The same views are of Dr. Radha Kumud Mookerjee who had written a long scholarly essay on this subject entitled, "Ancient Indian Education from the Jatakas" in 1931. Accordingly the University of Taxashila was the most ancient and the only university in India of which references found in the classical literature especially in the Buddhist literature of Jataka stories. This Jataka literature in Pali language were composed between the age of Shakyamuni Buddha in around 5<sup>th</sup> Century BCE and the age of Emperor Ashoka in the 3<sup>rd</sup> Century BCE; Law, B. C., op. cit. Pp.236, 243-246.
- 8. Law, B. C., op. cit. Pp. 244, 246.
- 9. Ibid, Pp. 243-245.
- 10. Ibid, P. 243.
- 11. Ibid, P. 246.
- Azim, Abdul (Chief Editor), 2017, Pakistan Archaeology (Journal), Number 32-2017,
   Department of Archaeology and Museums, Government of Pakistan, Islamabad, P. 156
   ('Spread of Buddhism from Taxila to China through Silk Road' by Muhammad Ilyas Bhatti).
- 13. Law, Bimala Churn, op. cit., Pp. 238-239.
- 14. Singh, Priya Sen, 1993, Bharat Ke Pramukh Bauddha Tirtha Sthal (Hindi), Eastern Book Linkers, Delhi, Pp.118-119; Marathi Vishvakosh, Vol. 7, P. 247.
- 15. Law, Bimala Churn, op. cit. Pp. 250, 254.
- 16. Dr. Hurtmut Scarfe says-"In fact, the references in the Jataka-prose are throughout to traditional schooling in the Vedas and practical arts like medicine, law, and military science. Strictly speaking, the dominance of Vedic and technical studies and (almost) total lack of any reference to Buddhist studies would be historically correct, since the Jatakas claim to retell events from former lives of Gotama, before he attained his Sambodhi and became the Buddha; any reference to his work as a Buddha would be anachronism"; Scarfe, Hurtmut, op. cit. Pp. 140-142; It is unanimously recognized that Buddhism was introduced in and around the city of Taxashila right from the reign of Emperor Ashoka. Thereafter the celebrated Buddhist rulers like Milind or Menander of Indo-Greek or Indo-Bactrian origin and another one of the most famous Buddhist Emperor Kanishka the most celebrated ruler of Kushan dynasty ruled the land of Gandhara. The remains of Buddhist monuments and monasteries explored and excavated are of the later age and especially from the reign of Emperor Ashoka and of thereafter; Azim, Abdul (Chief Editor), op. cit. Pp. 157-160.
- 17. Law, Bimala Churn, op. cit., Pp. 241-242.
- 18. Ibid, Pp. 240-241.
- 19. Ibid, Pp. 240, 245.
- 20. Ibid, Pp. 237-238, 247-248.
- 21. Sir George Grierson holds that, "we have a strong reason for concluding that literary Pali is the literary form of the Magadhi language, the then koine of India, as it was spoken and as it was used as a medium of literary instruction in the Taksasila University": Ibid, P. 233.
- 22. Ibid, Pp.248-249, 251-253.
- 23. Mookerji, Radha Kumud, op. cit. Pp. 17-18; Dipankar Acharya, op. cit. Pp. 54-55
- 24. Scarfe, Hurtmut, op. cit., Pp. 141-142; Azim, Abdul, op. cit., Pp. 161-162.

**Ashwaveer W. Gajbhiye** G. T. College Lakhandur (M.S.)

# Ratiocinative Perspective on Pali language literature and Buddhist Archeology

Alka W. Patil

## Abstract:

Buddhist cultural influence on language and literature has placed epistemological influence in India and in its subcontinent. Pali is one of India's oldest languages. As Pali being the "common man's" language, Buddha selected it for his teachings. Buddha lived around 600 BC, That indicates Pali is a very old language with a history of at least 2500 years. The Buddha's teachings are written in the beautiful Pali language. Any language that reaches that classical level exists and is used in everyday conversation about 500 years before it reaches that point. The archeological and cultural part of knowledge penetration was take through this step of global voyage, were the follow of new path and roadways for silk bring new way for cultural penetration of Buddhist archaeological as well as lingual part of knowledge. Emperor Ashoka opened all seven of the others, dividing the relic and distributing it to new stupas he had built around the Indian subcontinent. The 19th-century discovery of the Ashoka pillar after analysing the Ashokan pillars' antiquity, rich cultural legacy, and distribution, it is clear that these locations were either part of or related to the Silk Roads trade route in the Northern Indian subcontinent, where Buddhism had a significant early cultural effect. The canonical literature, on the alternative hand, is wealthy in its range and represents the ideals and practices of as a substitute a number of thousand Buddhists. The texts and its literature ratiocinative analysis along with the scope of modern science are placed as informative source and literature work describes in this article.

**Keywords:** Pali language, Buddha's Teachings, Buddhist culture, Emperor Ashoke, Pillars, Scripts, Literature, Buddhist schools, Silk Roads trade, canonical literature, Epigraphy.

## **Introduction:**

On the language part of historic nature of the country Pali is one of India's oldest languages. Because Pali being the "common man's" language, Buddha selected it for his teachings. Buddha lived around 600 BC. That indicates Pali is a very old language with a history of at least 2500 years. The Buddha's teachings are written in the beautiful Pali language. Any language that reaches that classical level exists and is used in everyday conversation about 500 years before it reaches that point. In this sense, we may say that Pali has a history of about 3000 years. Samrat Ashoka wrote down the Buddha's teachings in writings circa 300 BC. Emperor Ashoka's writings are written in Pali and are mostly discovered in

Brahmi and Kharoshti scripts from Kandahar (Afghanistan) to Andhra Pradesh and Saurashtra, Pakistan to Odisha. This illustrates the size of the Pali-speaking territory in India and Asia. Pali is also recognised as Magadhi in some areas since it was the vernacular of the Magadh Empire.<sup>4</sup>

The collection of Buddha's thoughts was began after the third Sangitee (Buddhist style of conference) and then it was sorted. The Buddha's views were scripted/written in Pali language in the 4th Sangitee (29 BC) in Sri Lanka.<sup>5</sup> Pali has a 3000 year history, according to the aforementioned Pali facts. There is a school of thought that Sanskrit and Pali are India's oldest languages, descended from a single parent language. That indicates the Pali and Sanskrit languages have the same root. There is also a theory that the Pali language had its own writing system.<sup>6</sup>

## **Buddhist Culture and Silk Roads Trade:**

The archeological and cultural part of knowledge penetration was take through this step of global voyage, were the follow of new path and roadways for silk bring new way for cultural penetration of Buddhist archaeological as well as lingual part of knowledge. Buddhism was among a number of important religions that spread through the Silk Roads, with its beginnings in the Sub continent. Buddhism, which has now been restricted to a narrow area until then, expanded throughout the Indian Subcontinent, and subsequently, via the Silk Roads, across South and Southeast Asia, thanks to the encouragement of the Mauryan Emperor Ashoka, who controlled most of the Indian Subcontinent during the 3rd century BCE.

Numerous archaeological excavations were undertaken in the Terai area of Nepal, in the Indian subcontinent's north east, in the 19th century, where Siddhartha Gautama, the Buddha, was born and raised. Emperor Ashoka constructed a number of sandstone pillars and memorial burial mounds known as 'stupas' in the 3rd century BCE, according to the findings. Another the pillars in this series, in particular, bears an inscription attesting to Lumbini's status as the Buddha's birthplace. The pillar in Nigalihawa, carved with an engraving in both Brahmi script and Pali dialect, recalls Emperor Ashoka's journey to the pillar in the 20th year of his reign to establish and pay homage to the pillar. The location of several of these pillars and stupas implies that these locations in Lumbini, Kapilavastu, Mahavana, Kshemavati, Shobhavati, and Ramagrama were not only

\_

related to the Buddha's life but also to the Silk Roads that passed across the North Indian Sub-continent. Where the formation of such pillar and its script description that find its space in such region were influence by this roadways for trade that subsequently forms way for spreading knowledge. Additionally, the discovery of these pillars within a 15-kilometer radius of one another prompted archaeologists to investigate the area further and look for other locations related to the Buddha's birth and boyhood. Many areas in Terai districts like as Kapilavastu, Rupandehi, and Nawalparasi were studied in search of these links, and major relevant sites were discovered. This process of investigation, excavation, and research is still underway more than a century after the first discovery.

The Ramagrama stupa in the Nawalparasi District is a notable find from archaeologists' efforts at the period. This magnificent stupa, erected by the Koliyas, royal cousins of the Buddha, was discovered at the end of the nineteenth century and held their portion of the Buddha's relic. The sole surviving stupa of the original eight stupas erected to contain the Buddha's relic is said to be this one. Emperor Ashoka opened all seven of the others, dividing the relic and distributing it to new stupas he had built around the Indian subcontinent. The 19th-century discovery of the Ashoka pillar at Lumbini opened up new vistas in Buddhist site studies. The process of constructing, restoring, and repairing the hallowed site of Buddha's birth is still ongoing. After analyzing the Ashokan pillars' antiquity, rich cultural legacy, and distribution, it is clear that these locations were either part of or related to the Silk Roads trade route in the Northern Indian subcontinent, where Buddhism had a significant early cultural effect. For millennia, the Nepalese Terai area has served as a significant trading route between the Indian Subcontinent and Central Asia, transporting commodities as well as ideas about religion and spirituality.

#### The Pali Canon:

The earliest systematic and maximum whole series of early Buddhist sacred literature is the Pali Tipitaka ("Three Baskets"; Sanskrit: Tripitaka). Its association displays the significance that the early fans connected to the monastic life (Pali and Sanskrit: Vinaya), to the discourses of the Buddha (Pali: Sutta), and ultimately to the hobby in scholasticism (Pali: Abhidhamma). The Pali Vinaya Pitaka ("Basket of Discipline") remains in idea the guideline of thumb in Theravada monasteries, despite the fact that a few sections have fallen into disuse. It is split into 5 main components grouped into 3 divisions—Sutta-vibhanga ("Division of Rules"), Khandhakas ("Sections"), and Parivara ("Accessory"). The biggest of the 3 "baskets" is the Sutta Pitaka ("Basket of Discourse"), which includes 5 collections (Pali and Sanskrit: nikayas) of the Buddha's discourses.

\_

From a literary viewpoint, a number of the discourses can look like drawn out and repetitive; however, they're characterised with the aid of using sublimity of notion and hire rich, stunning illustrative similes. The third "basket," the Abhidhamma Pitaka ("Basket of Special [Further] Doctrine"), accommodates seven works. Although primarily based totally at the contents of the Buddha's discourses, they cope with subjects that had been important to Theravada scholastic thought. The Pali model is a strictly Theravada series and has little in not unusual-place with the Abhidhamma works diagnosed via way of means of different Buddhist schools.

Buddhaghosha (flourished early fifth century CE) is certainly the maximum prolific and vital creator withinside the Pali language. There is little settlement approximately his birthplace, however it's far recognised that he stayed at Bodh Gaya, in India, for a protracted time. There he maximum probably met Sinhalese monks, due to the fact the vihara (Pali monastery) at Bodh Gaya were constructed with the permission of Emperor Samudra Gupta (c. 330–380 CE) for Sinhalese pilgrims. Relocating to Sri Lanka, Buddhaghosha stayed on the Mahavihara ("Great Monastery") in Anuradhapura, which possessed a wealthy series of commentarial literature, maximum probably in Old Sinhalese. Buddhaghosha's first paintings possibly become the Visuddhimagga (Pali: "The Path of Purification"), a significantly respected compendium of Theravada teaching. He additionally wrote commentaries at the Vinaya (Pali), the primary 4 nikayas (Pali and Sanskrit), and the seven books of the Abhidhamma Pitaka, though the precise chronology in their composition can not be determined. 9

## **Epigraphy and canonical literature Discussion:**

The canonical literature, on the alternative hand, is wealthy in its range and represents the ideals and practices of as a substitute a number of thousand Buddhists. The texts, it seems, are the extra informative source. For example, Schopen notes that inscriptions at Mathurā file the donations of priests who are referred to as prāhanīka-s, 'practisers of meditation'. But with out consulting the proof of the Pāli canon for the phrase padhāna or the Buddhist Sanskrit proof for the phrase pradhāna/prahāna, we might don't have any concept what the time period signified for the 2 priests, and why they used it. The texts, then, are our maximum vital source, even though their ancient really well worth isn't known. They are crucial now no longer simplest for the knowledge of Buddhist notion and exercise in India, however additionally for the proper knowledge of

\_\_

archaeological and epigraphical sources.<sup>12</sup> This manner that the dichotomy Schopen attracts among normative literary proof and descriptive epigraphical and archaeological proof can not be completely true. Nevertheless, there's as a minimum a few fact with inside the declare that the literary proof is normative.

But how ought to we deal with this fact? Schopen's approach is peculiar: he claims that during instances wherein epigraphical proof is contradicted with the aid of using the literary proof, it's miles the latter, being normative and unverifiable, that is traditionally suspect. But this isn't always completely apparent. Such contradictions within-side the proof virtually require an explanation, however it's miles simplistic to fall again at the rivalry that the literary reassets are normative and consequently traditionally suspect. Another reason behind such contradictions, likely the maximum apparent of all, is that the texts are older than the archaeological and epigraphical reassets. For example, if a notion or exercise which seems in a canonical textual content is contradicted with the aid of using an inscription from the primary century A.D., this might be due to the fact the texts have recorded the ideals and practices from an in advance period. Schopen could now no longer admit this argument, for it assumes the antiquity of early Buddhist literature.

There are different methods of explaining obvious conflicts among textual and epigraphical proof. Arnold has mentioned that what seem to us to be contradictions among textual content and inscription might not always be so.<sup>13</sup> In different words, the epigraphical and archaeological proof indicates us what a few Indian Buddhists concept and did in sure contexts. But in different contexts, inclusive of didactics or doctrinal debate, or maybe meditative practice, the equal Buddhists may also properly have conventional perspectives distinct from the ones which may be traced within-side the epigraphical and archaeological remains. It appears that the dichotomy among normative textual content and descriptive inscription isn't always as clean as Schopen claims; it isn't always a dependable criterion via which the historic authenticity of early Buddhist literature may be judged. Schopen has proven that the notion with-inside the transference of advantage became substantial in Buddhist India from the third century B.C. onwards. <sup>14</sup> The idea is recorded during a late Mauryan/early Śunga inscription from Pauni, variety of some many inscriptions from third century B.C. Sri Lanka, a singular early inscription from Bharhut, also as a big number of later Hīnayāna inscriptions from numerous elements of India. If the concept was a customary Buddhist belief in early times, even in Sri Lanka, and if the

\_

Suttapiuaka was not finally closed till its recension within the fifth century A.D., then it's affordable to suppose that it ought to be echt within the Suttapiuaka. however this can be not the case – though a lot of is alleged on the topic of worthy activity, the concept of benefit transference is found in exactly a couple of places in the four principle Nikāya-s. 15 How will we have a tendency to justify the fact that the Theravāda Buddhists of land failed to compose additional texts embraced|including} the thought of advantage transference? There can solely be one answer – the texts were closed an earlier period, once the idea was marginal in Buddhist circles. At the least, the actual fact that the traditional guardians of the Suttapiuaka did not include texts on the transference of merit shows that they need to have had some idea of canonical orthodoxy, and this in turn means the canon should are comparatively mounted in terribly early times.

By trying to indicate that the canonical texts aren't dependably recent, which we have a tendency to must communicate the epigraphic proof to achieve any plan concerning the historical reality of ancient Indian Buddhism, Schopen has truly shown that some collections of texts must so be old and contain evidence for the amount before the inscriptions begin to appear. precisely the same reality emerges from Schopen's article 'The Stūpa Cult and therefore the living Pāli Vinaya'. He tried to show that as a result of the Pāli canon has no rules regarding stūpa-s, it should are altered "at a relatively recent date", i.e. once the supposed recensions created within the initial century B.C. and therefore the fifth century A.D. <sup>16</sup>

## **Conclusion:**

The respective article discussed about different phase and the pattern of propagation of Buddhist literature and culture, were the influence of the silk trade and different canon presence influence the scriptural propagation. And how will we have a tendency to justify the fact that the Theravāda Buddhists of land failed to compose additional texts embraced including the thought of advantage transference. There can solely be one answer – the texts were closed an earlier period, once the idea was marginal in Buddhist circles, has also played a crucial role in the formation of this text. Later on the epigraphical part of paper deals with different analytical and discussion phases of the Buddhist literature in the context of Pali canon and literature work.

"Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

## **Work Cited:**

1) History of Pali Literature, by B.C.Law

http://books.google.co.in/books/about/A\_History\_of\_Pali\_Literature.html?id=oC6aOgAACAAJ& redir esc=y.

- 2) Saddhammasangaho, by Dhammakitti
- 3) Elementary Pali Course, by Narada
- 4) UNESCO SkilRoad

https://en.unesco.org/silkroad/content/cultural-selection-buddhist-sites-along-silk-roads-nepal-region

5) UNESCO SkilRoad

https://en.unesco.org/silkroad/content/cultural-selection-buddhist-sites-along-silk-roads-nepal-region

- 6) Schopen 1997: 30
- 7) Some of the diverse beliefs and even disputes contained in the early Buddhist literature have been studied in La Vallée Poussin 1937, Bronkhorst 1985 and 1993, Gombrich 1996 (in particular, chapter 4: 'Retracing an Ancient Debate: How Insight Worsted Concentration in the Pali Canon'), Schmithausen 1981 and Wynne 2002.
- 8) Schopen 1997: 31.
- 9) The use of literary evidence alongside archaeological evidence has been argued for by Hallisey (1990: 208): "It will only be after we have learned to combine our interest in ~what really happened™ with a sensitivity to the changing thought-worlds of the There that we will begin to discern the historical reality behind the literary and archaeological traces of ancient Buddhist monasticism.
- 10) Arnold 2000: 621-22. See section 4.2 for my arguments that this is so in the case of epigraphical and textual references to the doctrine of merit transference.
- 11) Schopen 1997: 34-42.
- 12) On these passages see Gombrich 1971: 267, 272. Also see A IV.64.4 and The 307-311.
- 13) Schopen 1997: 91.
- -: Witzel, Michael. "Moving Targets? Texts, language, archaeology and history in the Late Vedic and early Buddhist periods." *Indo-Iranian Journal* 52.2-3 (2009): 287-310.
- -: Barnes, Gina L. "An introduction to Buddhist archaeology." World Archaeology 27.2 (1995): 165-182.
- -: Collins, Steven, and Justin McDaniel. "Buddhist 'nuns' (mae chi) and the teaching of Pali in contemporary Thailand." *Modern Asian Studies* 44.6 (2010): 1373-1408.
- -: Skilling, Peter. "The advent of Theravāda Buddhism to mainland South-east Asia." *Journal of the International Asso ciation of Buddhist Studies* (1997): 93-107.
- -: Deokar, Mahesh A. "A STUDY OF CLASSICAL LANGUAGES WITH SPECIAL REFERENCE TO THE NEO-BUDDHISTS STUDYING PALI." *BUDDHIST ETHICAL EDUCATION*: 169.
- -: Banda, GR Gunawardhana. "A critical study of the identification of the place in Sri Lanka where the Tripitaka was committed to writing." Research Symposium 2009-Faculty of Graduate Studies, University of Kelaniya, 2009.
- -: Warder, Anthony Kennedy. Indian Buddhism. Vol. 6. Motilal Banarsidass Publ., 2000.
- -: Stargardt, Janice. "The Great Silver Reliquary from Śrī Kṣetra: the oldest Buddhist art in Burma and one of the World's oldest Pāli Inscriptions." *Fruits of Inspiration*. Brill, 2001. 487-518.

Alka W. Patil (Assistant Professor) S.S. Girls 'College, Gondia.

## Buddhism in Ashokan Edicts with special reference to Karnataka

Dr. Jayamma B.

It was during the Ashokan time, Buddhism raised from local sect to the status of one of the greatest religions of the world. Ashoka was a pioneer in the cause of the spread of Buddhism. He undertook various steps to spread it. Ashoka was a fallower of Vedic religion in his early days. But the influence of the Kalinga war made him to embrace Buddhism. Upagupta a Buddhist monk influenced lot on him. Next Ashoka undertook a pilgrimage and visited the holy places of Buddhism and arranged discussion on religious subjucts. He visited Lumbini garden, Kapilavastu, Buddhagaya, Saranatha, Kushinara and other places. He was the third ruler of the Maurya Dynasty. He lived from 302 to 232 BCE. He was the ruler who tried to take his massage to the people through Inscriptions. He issued number of inscriptions for the first time. Thus, he was called as 'The father of Inscriptions'. He struggled hard for the welfare of the people.

Ashokan edicts do not tell us anything about his early life. According to Buddhist texts, he was the grandson of the Chandragupta Maurya, founder emperor of the Maurya dynasty. He was born to Bindusara and his queen Devi Dharma in 302 B.C. He was very brilliant at the level of his childhood. So, his father appointed him as the Governor of the Avanthi. Laterly he was appointed as Viceroy of Ujjaini and Taxila. Here he met and married Mahadevi(Devi). He had two children Mahendra and Sanghamitra.

Ashoka's accession was obviously not smooth. It took him four years to silence his step-brothers in the struggle for throne. It is very difficult to settle the controversy regarding the first four years of the reign of him. Ashoka ascended the throne in 273 B.C. but his coronation tookplace after four years in 269 B.C. The above accounts show that, at the beginning he was a cruel man later on changed himself. The Ceylonese Buddhist monks exaggerate that Ashoka came to the throne after the massacre of his ninety-nine step-brothers. But, his inscriptions prove that, his brothers and sisters were alive during in his reign. His coronation took place around 269 B.C. After securing his position, he look forward to expansion the Mauryan kingdom. Ashoka led a war against Kalinga, a feudal state in about 261 B.C. Kalinga and its adjoining regions in the south, which had been parts of the Maurya empire under Chandragupta. probably became independent. In the eighth year of his reign, he conquered Kalinga. An account of his war and its effects is given by Ashoka himself in rock edict XIII. The conquest materialized at a great cost of life and untold misery of the people. So alarming and shocking was the damage that Ashoka decided to do away with

war. He slowly turned to Buddhism for solace, hence Ashoka's period is known as the golden era of Buddhism.

## **Ashokan Edicts:**

After the kalinga war, he published edicts all over his empire to publicize his policies. These were engraved on boulders, stone pillars, stone slabs and cave walls. They are of great value for the historian to know about Ashoka as well as Mauryan period. These edicts were dispersed throughout the area of Modern India (except the extreme southern parts of South India), Bangladesh, Nepal, Pakistan and Afghanistan.

Ashoka issued more than thirty three inscriptions. These were divided in to four categories according to their subject matter, medium and Their chronology.

Minor Rock edicts – These were inscribed at the beginning of his reign.

Minor piller edicts – These (5) were inscribed on pillars of Ashoka.

Major Rock edicts – These(14) were containing Principles and ethics.

Major piller edicts – These (7) were inscribed at the end of his reign.

**Minor Rock Edicts:** These were inscribed at the beginning of his reign. Majour rock edicts of Ashoka inscribed on large boulders. They are situated in Kandahar of Afghanistan, Rajasthan, Madhya Pradesh, Uttar Pradesh, Bihar, Andrapradesh, Karnataka, Beirut temple, Barabar caves and etc frontier areas of his empire.

Minor piller Edicts: These (5) were inscribed on pillars of Ashoka. Minor pillar edicts may have been chronologically made parallel with the Major Rock edicts of Ashoka. The Minor piller edicts have been found at Saranatha and Allahabad(Uttar Pradesh), Sanchi(Madhya Pradesh), Rummindei, Nigali Sagar(Nepal) and etc.

Major Rock Edicts: Ashoka issued a set of fourteen major Rock edicts which are founded in various parts such as Shahbazgarhi (Pakistan), Girnar (Gujarath), Sopara (Maharashtra), Erragudi (Andrapradesh), Dhauli (Odisha), Sannathi (Karnataka) and etc. These were inscribed on large rocks. These inscriptions were concerned with practical instructions in running the kingdom such as the design of irrigation systems and descriptions of Ashokas beliefs in peaceful moral behavior.

Major piller Edicts: Ashoka issued a set of seven major piller edicts which are founded in various parts such as Meerut, Delhi and Kousambi (Uttar Pradesh), Lauria Nandanghar, Lauria -Araraj and Rampurva (Bihar), Ranigat (Pakistan), Kandahar and pul-i-Darunteh (Afghanistan). These were exclusively engraved on pillars of Ashoka.

**Ashokan Edicts in Karnataka:** Karnataka is one of the state which considered as heartland in the historic point of view. About 25000 inscriptions were found here belonging to various dynasties which are ruled over Karnataka. Some of them belonging to Mauryan period. Until now, Nine sites which are belonging to Ashokan edicts were found in Karnataka. They are as fallows,

Brahmagiri Edict: The sites of Brahmagiri, Siddapura and Jatinga-Rameswara are situated on the leftand right banks of the Jangi Halla or Chinna Haggari River where it crosses the Molkamuru Taluka of the Chitaldrurga District of Karnataka. They are all in the neighbourhood of Siddapura. Both MRE I and II are found inscribed, in all three places. The inscription of Brahmagiri is better preserved and is incised on a block of gneiss at the northeast base of the hill of that name. Brahmagiri is a granite outcrop rising same about 600 feet above the plane and measures around 500 m East-West and 100m North-South. It is well known for the large number of megalithic monuments that have been found here. A couple of minor rock edicts of Asoka dating back 250 B.C. were found here as early as 1891. This discovery was made by B.L. Rice. These rock edicts indicated that the locality was termed as Isila and denoted the southernmost extent of the Mauryan empire. The Brahmagiri edict consisted of 13 lines which is in Brahmi script of pali language. The inscription was written by Chapada in Kharoshti characters. A word in the edict is written in Kharosthi. The inscription is issued from Suvarnagiri at the word of the prince (Aryaputra) to the mahamatras (Officers) at Isila. This place is identified as Isila in this edict.

Jatingaramesvara Edict . The third inscription is on the western side of the Jatinga-Rameswara Hill about three miles (4.83 km.) to the northwest of Brahmagiri. The inscription is cut on the floor of the steps leading to the entrance of the Jatinga-Rameswara Temple.. Interestingly, the figures of elephant is engraved on the Ashokan edict at Jatingaramesvara. It is engraved one, Besides, the footprints of Buddha are also engraved at the place.. In the first part of edict, even though, after two and half years was in the fold of Buddhist principles but he involved himself in sangha and devotedly worked out well in the propagation of Buddhism in the whole of Jambudvipa (India). Even he wished in making to his neighbours to understand the principles of Buddhism and code of conduct. This he ordained after 256 days of his journey for the propagation.

**Siddhapur Edict:** The Siddhapur edict was known as "Emmi Timmanagundu Edict. It is in Brahmi script of 22 lines of which the last lines are in Kharosthi reads as "Ekathataviye cha-pada." The name of several places including suvamagiri, Isila etc are mentioned. In his rock edict II the independent border kingdoms, the cholas, pandyas in plural, satiyaputa, mostly Atiyaman of the

Kongu region and Keralaputa with whom, the Mauiyan king maintained good relationship.

All the three inscriptions open with the words Suvamnagirite Ayaputasa Mahamatanam ca vacanena Islilasi Mahamata arogiyam vataviya / hevam ca vataviya / (Devanampiye anapayati) (Devanampiye hevam aha).

In a free translation this will read as follows: 'As desired by the prince and mahamatras at Suvamagiri, we wish the mahamatras of Isila good health and address them as follows (thus ordains Priyadarsi / thus says Priyadarsi)'. Thus the edicts reveal the existence of the seat of a prince and his councilors (mahamata) at a place called Suvamagiri and the existence of an administrative division called Isila within which the sites of the inscriptions lie.

**Maski Edict**: Maski is also one of the important Archaeological site in Karnataka. It is situated in Raichur district. It lies on the bank of the Maski river, a tributary of Tungabhadra. The edict of Maski is discovered by C. Beadon in 1915. It was the first edict of Emperor Ashoka that contained the name Ashoka in it instead of the earlier edicts that referred him as **Devanampiye piyadasi**. This edict was important to conclude that many edicts found earlier in the Indian subcontinent in the name of Devanampiye piyadasi, all belonged to Ashoka.

In the Maski edict, Ashoka says that after two and half years also he was an upasaka, then afterwards started to show interest and started the propagation. Even the laymen can attain the Buddha hood, according to him, he acts on it hence, one more interesting feature of this edict is through this edict, the real name came to be noticed as the Devanamapriya Priyadarshi Raja Asoka.

**Nittur Edict :** The Nittur inscriptions-I and II are situated 1½ kms south of village Nittur, Shirguppa Taluq in Bellary district. These two inscriptions were noticed by E.Visvanatha, a junior engineer, Office of the Senior Geologist at Bellary. Laterly, these inscriptions were studied by the D.C.Sircar. The edicts are situated at the base of a rocky hillock.Edict-I has seven lines covering an area measuring 4' high x 18½' long. Letters' are 3½" to 8" high. The inscription is in Brahmi script and language is Sanskrit.

Palkigundu and Gavimath Edicts: Palkigundu and Gavimath are the two adjacent sites, lies in Koppal district of Karnataka. The distance between these two is just 3.5 kms. Gavimath or Gavisiddeshwara Matha is on the important Math in Koppal district. It is situated in just behind the hooded hillock sits outskirts of Koppal Town. These two edicts are in Prakrit, written in Brahmi script. Palkigundu edict talk about Ashoka becoming closer to the Sangha and becoming more ardent. Further it says any person, small or big, can achieve something if they put the effort.

**Sannati Edict:** Maski is one of the Prominent Archaeological site in Karnataka. It is situated in Gulbarga district. It lies on the banks of the Bhima river. It is famous for the Kali and Chandrala parameswari temples. In 1986, when the roof of the Kali temple was collapsed. However, it revealed four Ashokan edict in the temple. These edicts were written in the Brahmi script of prakrit language.

**Udegolam Edict:** Udegolam is situated in Tekkalakote taluk of Bellary district. The inscriptions of Udegolam belonging to Asoka are found seven months after the discovery of Nittur inscriptions. Here also two inscriptions were noticed, called Edict-I and Edict-II. These edicts are also in Brahmi script and the language is Sanskrit. Edict-I is in six lines, inscription is damaged and most parts are not legible. Edict-II is in seven lines and in fairly good condition. These edicts, also depicts the name of Ashoka

## **Message of the Edicts:**

Ashoka published meny inscriptions throughout his regin. He gave a message to us through his inscriptions. "More than  $2\frac{1}{2}$  years have passed since I am a upasaka. A year or more back (I was not very zealous). I am devotedly attached to Buddhists clergy. I am after visiting the Sangha. In that period (formally in Jambudhipa those Gods did not mingle with people with people are mingling now. It can be achieved by the low born also if they are very much associated with dharma. Gods are not connected only to the (uda) high class people but also can be achieved by (khudake) poor man. cavataviya - it is told that both. If you follow my proclamation both can achieve the goal. If you follow this it is going to go on increasing and become everlasting".

Theme of the Edicts: In many of his edicts, Ashoka's preaching the religion of Ahimsa or non-violence, which he followed throughout his life. He was always interested to see that, his subjects should be law-abiding as well as virtuous, under his personal care and observations, his subjects were always dutiful to their parents, offered gifts to the poor and deserving persons and practiced non-injury which led a pious life. He was always anxious for the welfare of his subjects. He played a great role in the religious history of the country and devoted a greater part of his time and energy to the welfare of the religion, but he never neglected his royal duties and his primary task of governing his kingdom. As a prince, even before the Kalinga war, he showed his great ability as a soldier and a statesman. He not only showed himself as a religious person but he also proved himself how capable he was as an administrator. It is analysed that the intensity of Ashoka's devotion to matters spiritual is better understood when it is remembered, the kind of men his father loved to gather round himself. It is said in the seventh16 pillar edict that kings in times past also desired that "men might be made to progress by

the promotion of Dhamma, Bindusara might well claimed a place among these past rulers. From him and some of the brilliant men, who graced his court, Ashoka may well have imbibed ideas in later times, when he came into close touch with the Buddhist Sangha. The reign of Bindusara may with plausibility be regarded as prelude to that of his great son. Ashoka's edicts show that although he accepted Buddhism as his religion and sacrificed everything for its purpose, he tolerated other religions also, under the shade of his umbrella, almost all the prevailing religions flourished.

A Buddhist council was held at Pataliputra during Ashokan reign. The purpose of his council was to settle the differences among the Buddhists. A number of missionaries were sent to different parts of the empire and also outside. One mission was sent under the leadership of his son Mahendra and doughter Sangamitra to Ceylon. The other missionaries went to different countries like Syria, Egypt, Macedonia, Burma and other places. As a result of this Buddhism became a world religion.

Conclusion: Ashoka's Dhamma was ideal and universal. It was not simply a collection of high-sounding phrases. It was based on good ethical principles. After the Kalinga war he began to work for the moral upliftment of the people by preaching the fundamental principles and practices of Dharma. He consciously tried to adopt it as a matter of state policy; he declared that "all men and my children" and "whatever exertion I make, I strive only to discharge debt that I owe to all living creatures." It was a totally new and inspiring ideal of kingship. In the Arthashastra, the king owed nothing to anyone. His only job was to rule the state efficiently. Ashoka renounced war and conquest by violence and forbade the killing of many animals. Ashoka set an example of vegetarianism by almost stopping the consumption of meat in the royal household. Since he wanted to conquer the world through love and faith, he sent many missions to propagate Dhamma. Such missions were sent to far off places like Egypt, Greece and Sri Lanka. The propagation of Dhamma included many measures of people's welfare. Centers of the treatment of men and beasts founded inside and outside of empire. Shady groves, wells, orchards and rest houses were laid out. This kind of charity work was a radically different attitude from the king of the Arthashastra, who would not incur any expenses unless they brought more revenues in return.

#### Work Cited:

- 1. Ahir D. L, 1992, Buddhism in South India, New Delhi
- Brown Percy, 1942, Indian Architecture Buddhist and Hindu period, 5th edn, Bombay
- 3. Chakravarthi N.P, 1948, The Minor Rock edicts of Asoka and some connected **Problems**, Ancient India, No-4, New Delhi

- 4. Hultzsch E, 1925, Corpous Inscription an Indicarum, Vol-1, Inscriptions of Asoka, London
- 5. Hiremath R.C. 1993, Buddhism in Karnataka, New Delhi
- Telagavi Laxman, 2004, Cultural History of Karnataka-1, Maurya and Satavahana, 3<sup>rd</sup> B.C - 3<sup>rd</sup> A.D, Prasaranga, Kannada University, Hampi
- 7. Masagali Manjappa, 1991, Asokan Inscriptions in Karnataka, Mysore
- 8. Sircar D.C, 1975, Inscriptions of Asoka, Publications Division, New Delhi
- 9. Seshadri.M. 1965, "Buddhist Monuments at Sannati", Quarterly Journal of Mythic Society. Vol.L VI, Bangalore.
- 10. Sundara A., 1999, "Buddhist Archaeological remains in Karnataka some recent finds", Q. J. M. S. Vol-XC, Bangalaore.

## Dr. Jayamma B.

Assistante Professor of History P.G.Study Centre Govt.Arts College(Autonomous) Chitradurga, Karnataka

# Patience Ability for Harmonious Social Work: A Buddhist Perspective

Dr. Nilima Chawhan

#### Introduction

The Pāli word "Khantī" is well known in Buddhism. It means "patience" or "forgiveness" and it is a pāramī (perfection) in both Theravāda and Mahāyāna Buddhism. It is one of significant discourses in Buddha Sāsana. The Buddha taught on the advantages of Khantī in many places of Tipiṭaka. From the life Sumedhā who began to fulfil the perfections (pāramīs) on the Blessed One practiced the habit of patience until the end of Buddhahood. The training of patience is very important for success in life. Therefore, the present work will present to discuss on how Khantī (patience) support the missionaries in disseminating or spreading Buddha Sāsana.

Every religion in the world represents peace. However, when they perform to propagate their religion or view, the religious conflicts often used to occur. In the history, there had been even religion war. It is result which gave by the religion, the symbol of peace. Hence, we need to reflect on 'how to perform the missionary work avoiding religious conflicts and wars.'

We can learn some lessons regarding with the peaceful and harmonious missionary way from the life of the Buddha, one of the religious founders in history. One of his missionary abilities is *Khantī* (patience). Although the kings and businessman were making the great devotional offering to him, in the other hand, he was receiving obscenities, assassinations, underrates, etc., from others. He incessantly continued his missionary work forgiving everything for 45 years until the end of life. His opinion is that the missionary persons should be patient like the earth.

In fact, patience is a behavior that makes welfares or benefits for both of self and others. Besides, it is a good way in order to adjust in social relations and social life because it can generate optimism.

## **Definition of Khantī**

The book of *Abhidhānappadīpikātīkā*' explains that *khantī* is "patience" or "forbearance" or "forgiveness". <sup>17</sup> Patience means forgiving physical and verbal expressions of impatience and enduring the hot and cold weather, etc. <sup>18</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Sirimahācaturangabala, *AbhidhanappadīpikāTīkā*, Ed., CaṭṭhaSangāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1991, p.161.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Sāriputta, Bhaddanta, Sāratthadīpanī Tikā, Volume I, Ed., CaṭṭhaSangāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1960, p. 441.

<sup>&</sup>quot;Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

According to these definitions, it means that we don't retaliate another person's bad committing and condemnation on us. Besides, forbearance bearing in mind "it is in accordance with the nature" without unhappiness with regard to the weather "too hot or too cold, etc." is  $khant\bar{t}$ , too.

According to the text "sammānāvamānakkhamo"<sup>19</sup>, one should neither be elated when meeting with pleasant objects nor upset when encountering unpleasant objects. It is no tolerance of satisfaction if we create greed under fortunate circumstances or of dissatisfaction if we create hate under unfortunate circumstances. The essential meaning here is: we are truly patient only when favorable situations are faced without greed; and unfavorable ones without hate.

As with effort, we can see the significance of spiritual attitude in patience. If we do not tolerate spontaneously, we can at least make the effort to restrain verbal and physical expressions of impatience. If we perceive ourselves closely, however, we will possibly find that if we are not yet spiritually patient, subtle expression of our displeasure will escape before we can control ourselves.

## Patience being optimism

Patience is a spiritual thing that makes welfares or benefits for both of self and others. In addition, patience is a good way in order to adjust in social relations and social life because it can generate optimism.

For example, the weather, according to the nature, sometimes is hot and sometimes cold. That is often changing. The patient and the impatient react differently to the changing of weather conditions. The impatient would not endure such conditions 'too hot or too cold weather' and they are usually irritated the weather lamenting "it is so hot" or "it is so cold". Thus, the impatient used to have big pessimism. All their speeches and thought also would be just pessimistic.

The patient one is opposite of the above and not being angry or unhappy the extreme weather conditions. They try to forbear bearing in mind "it is hot or cold in accordance with the weather-nature". They usually have great optimism or proper attitude. Between both of them, only the patient one will be agreeable with the people. The nature of human dislikes the pessimist and sometimes even family, relatives and close friends dislike the pessimist among them. So, the missionary persons should develop the optimism called "patience" in mind for the missionary work.

 $P\bar{a}r\bar{a}jikaatthakath\bar{a}$  explains that being balanced mind at the object desired ( $itth\bar{a}rammana$ ) and the undesirable object ( $anitth\bar{a}rammana$ ) is  $khant\bar{\iota}$  (patience). Accordingly the patient ones are not exceedingly happy when

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>BuddhavamsaPali,KhuddakaNikaya,Ed., CaṭṭhaSaṅgāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1991 p. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Buddhaghosa, Bhaddanta, *PārājikakandaAtthakathā*, *VolumeII*, *VinayaPitaka*, Ed., Caṭṭha Saṅgāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1991, p. 188.

<sup>&</sup>quot;Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

meeting with the desired and are not sad exceedingly when meeting with the undesirable object.

The people usually would feel exceedingly happy when facing the desired object and would feel exceedingly sad or sorry when facing the undesirable object, and when they are praised, they enjoy and when they are condemned, feel sorry. Such happiness, sadness, sorrow is because of lack of patience. So, the book "Maghadeva Linkāra" describes as follows;

"Hatred and love on human beings are not regular always, the worldly persons speak both of truth and untruth."<sup>21</sup>

That highlights the nature of human beings. The people will praise whom they love and they will condemn whom they hate, and sometimes they used to speak truth but sometimes not. If the people cannot forbear such nature, their works and welfare may ruin.

The missionary persons propagating by philanthropy or learning doctrines (pariyatti) or practicing meditation (paṭipatti) usually are to treat various kinds of people. At that time, they will face the above nature of humans surely. In such situations, they need the optimism called khantī (patience). If having no optimism, the missionary persons will make preference to one who they like and will condemn one who they dislike. That is only pursuing a wrong course of conduct (agati) called chandāgati (going wrong through desire) and dosāgati (going wrong through hatred). Pursuing the wrong course of conduct is a cause to break society, the works of welfare. Such a wrong course of conduct is also because one cannot forbear the nature of vicissitude bearing in mind truly on the object desired and the undesirable object. Therefore, if the missionary persons cannot cultivate khantī (patience), they will come to have pursuing a wrong course (agati), and if they come to have pursuing a wrong course, their missionary work also will not be successful.

At the time of the Buddha, many people often praised the Venerable *SāriputtaThera* for his forbearance and patience. Once a layman said of him that his teacher is a great patient and extreme endurable man and if someone abused him or even beat him, he would not lose his temper but remains calm and composed. As this was often said of the venerable *Sāriputta*, a *brahmin* who believed in another religion declared to the devotees of *Sāriputta* that he would provoke the venerable *Sāriputta* who was on his alms-round, appeared on the scene; the Brahmin went after him and hit him hard on his back with his hand. 'The *Thera* did not even look back to see who was the person that struck him but continued on his way as though nothing had occurred. When seeing great fortitude and the magnanimity of the venerable *Thera*, the Brahmin was very much unnerving and shaken. He was down on his knees at the feet of the venerable

3, 17

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>ManleSayarday, *MahāsutakārīMaghadevalinkarthit*, Yangon, Myanmar, Department of religious affairs, 1983, p. 263.

*Sāriputta*, admitted that he had improperly hit the *Thera*, and requested to pardon his fault.<sup>22</sup>

Everybody in the world meets with both of the good vicissitudes and the bad vicissitudes, and besides, may meet with not only the clever but also the cruel. Just so, the missionary persons also are to meet with such. Nobody can avoid such vicissitudes. Among the missionary persons, only the patient may endure difficulties and continue forward, and accomplish or get to the goal. Consequently, the missionary persons should propagate Buddha sāsana by bearing patience (*khantī*) in mind.

## Conclusion

In summary, we can see that how much patience is significant not only for the missionary work but also for others as stated the teachings and story-evidence before. The Buddha also admonished his followers repeatedly about the importance of patience. Therefore, the patience ability is essentially needed to perform the missionary work harmoniously and peacefully, but patience ( $khant\bar{\imath}$ ) merely supports the missionary persons only not to totter from the work. The missionary persons need also other abilities such as Sati (mindfulness),  $V\bar{\imath}riya$  (effort),  $Pa\tilde{n}\tilde{n}\bar{a}$  (wisdom), etc.

## **Works Cited:**

Buddhaghosa, Bhaddanta, *PārājikakandaAtthakathā*, *VolumeII*, *VinayaPitaka*, Ed., CaṭṭhaSaṅgāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1991

BuddhavamsaPali, KhuddakaNikaya, Ed., CaṭṭhaSaṅgāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1991 p. 317.

ManleSayarday, *MahāsutakārīMaghadevalinkarthit*, Yangon, Myanmar, Department of religious affairs, 1983, p. 263.1, p. 188

<sup>1</sup>Mya Tin, Daw, Trans, *The Dhammapada verses and stories*, Burma Tipitaka Association, Rangoon, Burma, 1986, p. 344-345

Sāriputta, Bhaddanta, *SāratthadīpanīTīkā*, Volume I, Ed., CaṭṭhaSaṅgāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1960, p. 441.

Sirimahācaturangabala, *AbhidhanappadīpikāTīkā*, Ed., CaṭṭhaSangāyanā, Yangon, Myanmar, Department of Religious Affairs, 1991, p.161.

## Dr. Nilima Chauhan

Professor & Head, Samrat Ashok Subharti School of Buddhist Studies, Swami Vivekanand Subharti University, Subhartipuram, Meerut (U.P.),250005.

<sup>22</sup> Mya Tin, Daw, Trans, *The Dhammapada verses and stories*, Burma Tipitaka Association, Rangoon, Burma, 1986, p. 344-345.

"Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

# The Jataka Tales in the Pali Canon of Literature and in the Paintings of Ajanta Caves: A Comparative Study

Dr. Megha Ramteke

#### **Abstract:**

The Jataka Tales in Pali-Canonical Literature in Theravada and their pictorial narrative through the various paintings, murals and rock-scupltures in the Ajanta Caves are very important part of Theravada Buddhism. These moral fables give the glimpses of Budhha's previous life in the forms various animals, kings and gods when he was still on his path to become the Enlightened Buddha. Through a number of incidents in his former life the Bodhisattva preached and gave message of various virtues and values to the mankind. This work is a humble attempt at a thematic analysis of these Jataka Tales written in the Pali language and the pictures or painting depicting the Jataka Tales found in the rock-cut caves of the Ajanta. My personal visit to these caves and observation of the murals especially in the cave Seventeen inspired this study. Most of these Jataka paintings seem to corroborate the details given in the Pali Canon of Literature with little thematic differences.

**Key Words**: Jataka-Katha, Pali-Canonical Litrature, Theravada, Rock-cut Caves of Ajanta, The paintings in Cave 17

Jataka Tales form a voluminous part of the Pali-Canonical Literature in Theravada Buddhism and are included in Khuddaka Nikaya of the Sutta Pitaka. These moral fables are dated between 300 BC and 400 AD. 'Jataka' meaning 'birth-story' in Pali and Sanskrit is any of the legends about the former life of Gautam Buddha in which he was born in various forms like a king, an animal, a god etc.. Through different roles and characters Buddha teaches virtues to be inculcated among the people through these fables. There are more than 500 Jatakas in Theravada written in the form of verse which were said to be in existence in the form of oral commentary of prose stories before being preserved in the written from.

"The canonical book of the Jatakas (so far unpublished) contains only the verses, but it is almost certain that from the first there must have been handed down an oral commentary giving the stories in prose. This commentary later developed into the Jatakatthakatha."1 (Jataka, Jataka:24 definitions)

But there is still an uncertainty about the numbers and origin of these Jatakas, "It is not possible to say when the Jatakas in their present form came into existence nor how many of these were among the original number." (Global Buddhistdoor) According to the book entitled India through the ages written and compiled by Madan Gopal in 1990 there are approximately 30 rock-cut Buddhist cave monuments in the Ajanta dating from 2<sup>nd</sup> century BCE to about 480 CE in the Aurangabad district of Maharashtra State in India. According to Richard Cohen, "The Ajanta Caves constitute ancient monasteries and worship-halls of different Buddhist traditions carved into a 75-metre (246 ft) wall of rock" (Cohen) Through my personal visit to these historical and magnificent Buddhist caves I explored the ancient Indian historical art in the form of a number of religious murals, paintings, and rock sculptures with vivid colors, shapes, dimensions and techniques. Especially the cave 16 and cave 17 have a large number of paintings and murals depicting the previous life of Gautam Buddha in various forms through a number of stories known as "Jatak-kathas", "Caves 16, 17, 1 and 2 of Ajanta form the largest corpus of surviving ancient Indian wall-painting" (Cohen) It is a well known fact instilling a feeling of pride that the site is a protected monument in the care of the Archaeological Survey of India, and since 1983, the Ajanta Caves have been a UNESCO World Heritage Site.

As mentioned above the Buddhist Cave 17 in Ajanta is more fascinating for its voluminous wall paintings and murals about Buddha's rebirth and life.

The cave houses some of the notable paintings of the Vakataka age that includes Vessantara Jataka, a huge and gigantic wheel representing the 'Wheel of Life'; flying apsara, subjugation of Nalagiri (a wild elephant) by Buddha at Rajagriha, Buddha preaching to a congregation. The Jatakas depicted here are Chhaddanta, Mahakapi (in two versions), Hasti, Hamsa, Vessantara, Maha-Sutasoma, Sarabha-miga, Machchha, Matiposaka, Sama, Mahisa, Valahass, Sibi, Ruru and Nigrodhamiga. (trawell)

The present paper is a humble attempt at a comparative study of the Jataka-Tales written in the Pali-Canon of Literature and the pictorial narratives of some of the Jataka Tales in the Ajanta Cave 17. This work is based on the thematic analysis.

**Chhaddanta:** Chaddanta, shaddanta in Sanskrit literally means having six tusks but according to the narrative given in the Tripitika, Chaddanta is the name of a river near Himalayas where eight thousand royal elephants lived together. This is a Jataka no 514 in pali that is about the birth of Bodhisatva as a giant white elephant with red face and feet.

At this time the Bodhisattva came to life as the son of the chief elephant. He was a pure white, with red feet and face. In due course of time, when grown up, he was eighty-eight arm lengths high, one hundred and twenty arm lengths long. He had a trunk like to a silver rope, fifty-eight arm lengths long, and tusks fifteen arm lengths in circumference, thirty arm lengths long, and emitting six-coloured rays. (Wikipataka The Completing Tipitaka)

The Master in the form of Chaddanta, king of eight thousand elephants lived in a golden cave. He had two wives, Cullasubbhadda and Mahasubhadda. One day he, along with his herd, went to Sal Grove which was in full bloom at that time. He happens to strike the Sal tree with his frontal globe that makes the green leaves, flowers and pollen fall on Mahasubbadda as she was standing towards the wind. While the dead leaves and red ants fall on Cullasubbadda. This incident fill her with anger and grudge against her lord as she thinks that he deliberately humiliated her to please his dearer wife. In another subsequent incident the king elephant went to a lake with all his companions and wives. While frolicking in the water one of the elephants swam to a far end and gathered a large lotus with seven shoots and offered it the Master. He offers this lotus to Mahasubbadda that makes Chulasubbadda even more enraged. In the following incident when the king was entertaining and offering fruits to five hundred Pecceka Buddha, Chulasubbadda offered the wild fruits to them and sought the following wish through her prayers, "Hereafter, when I pass hence, may I be reborn as the royal girl Subhadda in the Madda king's family, and on coming of age may I attain to the dignity of queen wife to the king of Benares. Then I shall be dear and charming in his eyes, and in a position to do what I please. So I will speak to the king and send a hunter with a poisoned arrow to wound and kill this elephant. And thus may I be able to have brought to me a pair of his tusks that emit six-coloured rays." (Wikipataka The Completing Tipitaka)

Then on she started starving herself and embraced death. As she desired, in the next birth she becomes the queen of Benares. Recollecting her previous life she longs for her wish to be fulfilled. She pretends to be sick and ensnares the King of Benares to grant her wish by obtaining the Master elephant's tusks. The hunter named Sonuttara was selected for the heinous work to be performed. But when he heard the story of the invincible character of Chaddantta and his strong and powerful herd of eight thousand elephants, Sonuttara was horrified to death. Chulasubbadda recounts the story of her prayer to Pecceka Buddhas and how she was in power to kill the king elephant and obtain the pair of his tusks. After listening to her story Sonuttara agreed to fuilfill her wish. Seven days later, well equipped with all the appliances and food, the hunter sets off for his mission. It took him more than seven years to reach the dwelling place of the king elephant and designs his strategy to kill the master.

He digs a pit and covers it with planks. Then he creates secret entrance into the pit. When the Master elephant was about to pass by he gets into the pit

wearing yellow clothes, with a bow and a poisoned shaft and releases the poisoned arrow aiming at his bosom. Roaring with pain the master elephant tread heavily crushing branches and grass. He nearly kills his enemy but when he sees the yellow robe of the hunter "an emblem of sainthood' he stops and starts conversing with the hunter. Thereby he understands the whole matter and realizes that Chullasubba did not want to obtain his tusks but wanted to kill him. He asks the hunter to cut his tusks before he dies and please the queen. The hunter gets up to cut the tusk but the elephant is like a mountain for him; Chhadantta himself helps him by lowering his head. Still the hunter being unable to cut the tusks the Master himself cuts his tusks with the help of his trunk and hands them over to the hunter. In doing so the Bodhisatva, Master Elephant utters the following words, "I don't give you these, friend hunter, because I do not value them, nor as one desiring the position of Sakka(Indra), Mara or Brahma, but the tusks of infinite knowledge are a hundred thousand times dearer to me than these are, and may this meritorious act be to me the cause of attaining infinite knowledge." The king elephant helps the hunter reach Benares in seven days with his magical power. Sonuttara immediately goes to the queen and informs her about the demise of her lord in previous life and hands the tusks over to the queen. Chulasubbadda breaks down at the news and gazing over the tusks she recollects the days when her lord was so dear to her. Glriefstriken Chulasubbadda dies the very day.

A Comparative study of the pictorial depiction of the story entitled 'Chhadantta' with the written narrative in the Pali Canon of Literature brings forth the semblance with each other. The underlying structure of the painting sticks out in the form the white elephant, the Bodhisattva or the Master elephant that makes the subject matter of the composition. Bearing out the details given in the picture the elephant king is not painted as having six tusks and Sonuttara, the hunter is draped in yellow. The mood of the given mural appears to be gloomy, dark and disturbing that hints at the heinous deed of killing the master and cutting his tusk just to pacify a little grudge. The colours used in the painting depict the tone of the painting that creates depressing emotions. The brightness of the white color of the elephants clashes with the dark background disturbing the harmony of the situation. The written narrative and the pictorial narrative deal with many similar themes like bodily sacrifice as the Bodhisatva Elephant sacrifices his tusks and ultimately his life. His sacrifices show his humbleness, compassion, love, and truthfulness through which he gives a message that how a little grudge, ego, revenge or hatred brings about one's own emotional, mental and physical doom. The dismal faces of the people and the queen in the king's court in the painting bring home this message. The Bodhisatva lays down his life for this understanding of this universal truth of life. This universal theme or meaning of the painting reiterates the theme of the story.

Another theme that is found in both the narratives is 'religiosity'. This theme comes out through the Bodhisatva elephant king's reverence for the yellow robe the attire of 'sainthood' or 'priestly guise'. Although Sonutarra didn't deserve to wear the saintly robe as he was full of violence and enmity, the master is ready to sacrifice his life in respect of the emblem of religion. This is one of the traits Bodhisatva shows on his path to become Buddha.

One theme that occurs in the written narrative is 'the infinite knowledge' as he tells the hunter, Sonutarra that he is not aspiring for the position of 'Indra' or 'Bramha' but he hopes that this meritorious act will cause his attaining the 'ultimate knowldege'. On his path to become the Enlightened Buddha he teaches various virtues through these meritorious acts.

Hamsa: The Jataka Katha 502 entitled 'Hamsa' is a moral story of the bird Hamsa which in Sanskrit means *hansa* that interpreted by different scholars in various ways. Some interpret it as a swan, some as goose, and even some have interpreted it as flamingo. As it is seen in the painting in Ajanta Cave the picture of the birds therein appears to be a mixer of a goose and swan. The head profile of these paintings of the bird including the beak in terms of its shape, size and colour give the impression of a swan while the neck and the plump body give an impression of an indigenous goose. It might be inferred that these are the members of the family of Anatidae.

According to the narration given in the Pali Canon in Theravada Buddhism 'Hamsa' is a story of the Bodhisattva in the form of the golden goose named as Dhatarattha and Ananda in the form of another goose named Sumukha. The wife of Bahuputtaka of Benares saw a golden goose and gets so much fascinated by the beauty of the goose that she entreats the king to find and fetch the golden goose. In order to entice the goose king sets up a trap by offering a variety of foods. When the golden goose or Bodhisattva realizes the subterfuge he alarms other geese and they all fly away to their safety except for his captain Sumukha even after Dhatarattha's efforts to persuade him to fly away to safety. The King and the queen were overjoyed to see the golden goose but when the king heard about Dhataratha's and Sumukha's loyalty to each other he sets both the gees free. "The story was related in reference to Anandas readiness to give his life for the Buddha. Channa is identified with the huntsman, Sariputta with the king, Khema Theri with the queen, and Ananda with Sumukha" (jataka, jataka: 24 definition-Wisdom Library)

In the painting based on the story of Hamsa in Cave 17 in the Ajanta the Composition centers on the Golden Goose sitting on the throne preaching the king and other courtiers. The Courtiers are seen joining their hands and listening with rapt attention to the moral discourse of the Golden Goose representing Bodhisattva. The other goose appears to be silver sitting beside the Bodhisatva

representing Aananda. The Mood of the painting creates a feeling of tranquility and harmony where everyone is in peace with wisdom learned from the Bodhisatva. The vibrant colours, golden, red, white, green harmonize and create a pleasing sensation and bring all elements together. The tone of the painting through these colors creates a sense of depth in the art. This pictorial narrative depicts the theme of loyalty of a king and his knight or two friends towards each other and the nation on one hand while necessity of a conducive atmosphere, openness and readiness to receive sermon on dharma or right thoughts even from a bird.

## Mahākapi-jātaka

Mahakapi-jataka 516 in pali is amoral fable about Bodhisattva born as a Monkey. The story is set in a forest near Benares when Brahmadatta was the king. In a village of Kasi, a Brahmin farmer once after ploughing his fields sets free his oxen for some time. But the oxen while grazing around lost into forest. When the farmer realized that it was too late and his oxen didn't return, he himself started looking for them. But he could not find them. He was overcome with grief and kept looking for them into the deep forest, till he had entered the Himalaya region. The tired and hungry farmer kept wandering for seven days. One day he finds a tinduka tree with fruits. He climbs up the tree to eat the fruit. But he slips off the tree and fell "sixty cubits into a hell-like abyss" where he passed ten days. Bodhisatva living in the form of a monkey in the forest helps the man out of the trench by hauling him on his back after practicing with a stone. While the Master monkey was asleep, this ungrateful man attacks the Monkey by throwing a stone on his head. But instead of getting enraged by the appalling action of the man, "The Great Being, becoming aware of his action, sprang up and perched on a branch of the tree and cried, "Ho! Sirrah, you walk on the ground; I will just point out to you the way from the top of the tree and then will be off." So he rescued the fellow from the forest, set him on the right road and then himself disappeared in the mountainous region" (jataka, jataka: 24 definition-Wisdom Library)

The farmer was punished by the nature for his evil deeds as he was suffering from leper and kept wandering like 'preta' a hungry ghost or shade as described in Buddhism. Maddened by his suffering once he found his way to Migacira park, A park in Benares. The king of Benares finds the man lying on a plantain leaf enquires about his suffering and the man tells him the whole story at length.

The Fresco mural in the cave 17 in the Ajanta depicting the story of Mahakapi-jataka bears out the details of the story given in the Pali Canon of Literature in Theravada in a sequential manner. It portrays the man fallen into the pit, the Bodhisatva Monkey hauling him out of the pit on his back, the Bodhisatva sleeping and the man throwing a stone on his head and finally the Bodhisatva

giving him the right direction safely rescuing him out of the forest. The composition of the painting centers on the Monkey and the Man as the subjects of the tale. The mood or the atmosphere in the painting is dark as it is set in the middle of the forest at night. The surrounding darkness gives a feeling and impression of something ominous to take place. Although the bright color of the Monkey sticks out against the dark and unpleasant impression of the atmosphere giving the message of kindness, forgiveness and compassion.

The thematic analysis of both the narratives brings forth the themes of kindness, forgiveness, love for mankind and compassion as these are the traits of Bodhisatva on his path to enlightenment. The written narrative deals with one more theme i.e punishment. If a one does evil deeds one has to face the music. Evil actions will only fetch ill-fate as the man recounts his story to the king of Benares.

## Ruru-Migaraja-Jataka

In the Pali Jataka 482 entitled **Ruru-Migaraja-Jataka**, the Bodhisatva was born as an eponymous character, a deer named Ruru. He lived in a very thickly dense forest. Ruru was very beautiful, golden in colour his body used to glitter with various colours like that of rubies, sapphires and emeralds mesmerizing everyone. Apart from being beautiful he was full of wisdom, compassion, love, and care. He was also having the ability to speak in human language. But he was aware of man's cruelty and devilish mentality very well therefore he would keep away from humans.

One day while wandering through the jungle he happens to hear an agonizing cry of a man who was in trouble and crying. The man was caught in the torrent of water and was being carried away by gushing water. When Ruru saw this man he immediately jumped into the water and asked the man to cling him but the man instead climbed on him putting his entire burden on his back. The deer somehow brought him out of the water and took his good care till he comes back to his senses. After that Ruru asked the man to leave. But the man entreated Bodhisattva to allow him to do something good in return for him. The deer asked him to never share this story and his whereabouts with anyone when he goes back to his world. The man agrees to keep the promise and leaves.

In another incident the queen dreams of a marvelous deer preaching in human tongue. She implores the king to catch that stunning deer for her. The king agrees and announces a prize for the one who finds this deer. At that time the man saved by the deer, out of sheer greediness, spills the beans and takes the king, his men to the dwelling place of the deer. When the King was pointing the arrow towards the deer, he was enthralled by the charm of the deer. Ruru, being assured about losing life, requests the king to tell him, how he reached him. When the king tells him about the man who betrayed him the deer utters these words,

"Better is to lift a log of wood out of water,

Than to save an ungrateful one !" (jataka, jataka: 24 definition-Wisdom Library)

The king gets curious and requests Ruru to share his story. After listening to his story the king is filled with reverence, admiration and compassion for the deer and turns his arrow towards the ungrateful man. But the Bodhisatva again show his true virtues and pleads the king to forgive that man and shows compassion. "So, the king forgave the man but invited the deer to visit his kingdom as a royal guest. Ruru accepted the invitation; and on the king's request mounted the royal carriage to proceed to the kingdom in a pompous procession. Reaching the king's court, he perched the throne and delivered several discourses to the king, queen, princes and the courtiers for some days. He then returned to his abode for good."10

A Comparative study of the narrative of *Ruru* in Pali with the pictorial narrative in the cave 17 in Ajanta shows the similarity in plot, character, setting and the details of the deer, Ruru. The deer, Ruru is escorted by the royal procession to the palace in a chariot. His body is golden with the spots of various hues. The composition of the picture centers on the deer Ruru, the Bodhisattva that makes the underlying structure of the painting. The mood or the feeling expressed in the painting is jovial, cheery and buoyant. The atmosphere is pleasant and optimistic. The bright vibrant golden color of the painting matches with the jaunty nature of atmosphere. The colors of the picture harmonize and bring all the elements of pleasing sensation together. Finally the thematic analysis brings forth the themes like compassion, helping nature, betrayal, selfishness, forgiveness, deteriorating values in mankind. The Bodhisattva through this moral fable preaches the virtue of Compassion and forgiveness as these two virtues are rewarded at the end of the story and the evil deeds of betrayal and selfishness are admonished.

Although the Pictorial narrative of Ruru-Migaraja-Jataka does not depict the whole story but the last scene in which the deer, the Bodhisattva is escorted on a Chariot to the royal kingdom, bringing out the theme of Compassion and forgiveness being rewarded. The rest of the story is depicted in a sequential manner through rock-cut architectural craftsmanship that reveals the themes of betrayal, selfishness and ugly mentality of the humanbeings. Love, Compassion, Sympathy, forgiveness are the virtues preached by the Bodhisattva to the mankind in the world where values and virtues are failing.

In conclusion the thematic analysis of all the Jataka Tales with minute details in both the written narrative in pali and the pictorial narrative in the Ajanta Cave give the impression of semblance. All the virtues taught by the Bodhisattva through his journey in the course of various births in the form of

animals are universal and even more relevant for the human beings with continuous moral deterioration which is hinted at by these fables. Love, Compassion, Sympathy, friendship, loyalty, sacrifice, kindness, truthfulness, etc. are the constituent elements of the Buddhism that were inculcated and practiced by Buddha through the ages.

## **Works Cited**

Cohen, Richard. Encyclopedia of Monasticism. Routledge, 2013.

Global Buddhistdoor. 1 october 2021 <a href="https://www.buddhistdoor.net/dictionary/details/jataka">https://www.buddhistdoor.net/dictionary/details/jataka</a>.

jataka, jataka: 24 definition-Wisdom Library. 1 October 2021
<a href="https://www.wisdomlib.org/definition/Ruru-Migaraja-Jataka">https://www.wisdomlib.org/definition/jataka</a>.

Jataka, Jataka: 24 definitions. 1 october 2021 <a href="https://www.wisdomlib.org/definition/jataka">https://www.wisdomlib.org/definition/jataka</a>.

trawell. 1 October 2021 <a href="https://www.trawell.in/maharashtra/ajanta-caves/cave-17-18">https://www.trawell.in/maharashtra/ajanta-caves/cave-17-18</a>.

Wikipataka The Completing Tipitaka. 1 October 2021
<a href="https://tipitaka.fandom.com/wiki/Chaddanta-Jataka">https://tipitaka.fandom.com/wiki/Chaddanta-Jataka</a>

Dr. Megha Ramteke

Asst. Professor, Dept. of English Dr. Madhukarrao Wasnik PWS Arts, Commerce & Science College, Nagpur-26

## त्रिरत्न की बौद्ध-समाज में भूमिका

डॉ. मनीष मेश्राम

## सारांश:

बुद्ध की आध्यात्मिक प्रतिभा की सबसे उल्लेखनीय विशेषता यह है कि बे अपनी आध्यात्मिक खोज के लक्ष्य अर्थात सम्बोधि की ओर बिना किसी मार्गदर्शक के पहुँचे. उन्होंने उसे स्वयं के भरोसे ही हासिल किया. वे यह देख सकते थे कि अन्य दुसरे लोग भी संबोधि को प्राप्त कर सकते थे लेकिन उन्हें अधिकाधिक सहायता की आवश्यकता थीं, लिहाजा एक मार्गदर्शक के रूप में उन्होंने अपना सम्पूर्ण जीवन समर्पित कर दिया. इसिलिय बुद्ध को मार्गदाता भी कहा जाता है. जिस मार्ग को उन्होंने स्वयं के लिए पुन: खोज निकाला, उस मार्ग को दूसरों को बताते में जो प्रतिभा का परिचय दिया, सौभाग्यवश,हम भी उससे लाभान्वित हुए. अनेकों अनुयायीं उनके मार्गदर्शन से संबोधि को उपलब्ध हुए. धर्म जानने आवरण में उतारने के लिए उन्हें आवश्यक प्रयत्न करने पड़ें,तािक वे स्वयं के प्रकाश स्वयं बन सकें. लेकिन उनकी उपलब्धि गुरु की शिक्षा से ही प्राप्त की जा सकी,शायद उनकी मदद के बिना वह संभव हुआ नहीं होता. इस शोध पत्र के माध्यम से बुद्ध कोण है? धम्म क्या है?, और संघ क्या है? तथा बाबासाहेब डॉ. आंबेडकर की धम्म क्रांति में त्रिरत्न का बौद्ध समाज की स्थापना भूमिका क्या है, इसका विवेचन किया गया है।

शब्द सूची: बुद्ध, धम्म, संघ, त्रिरत्न, बाबासाहेब की धम्मक्रांति, बौद्ध-समाज, दस बंधन, निर्वाण, बुद्धत्व

#### प्रस्तावना:

दो हजार पांच सौ वर्षो पहले बुद्ध के अनुयायीयों को जिस प्रकार संबोधि के मार्ग पर मार्गदर्शक की आवश्यकता थीं उसी प्रकार आज के बौद्धों को भी है. कुछ मायनों में तो आवर ज्यादा आवश्यकता है. अज तो बौद्ध साहित्य का प्रचुर भंडार मौजूद है,विविध परम्पराओं की प्रचंड ग्रन्थ सम्पदा और युग-युगान्तरों से इस पर महँ बौद्ध गुरुओं द्वारा किये गए सैंकड़ों भाष्य मौजूद है. अलग-अलग आध्यात्मिक अवश्यकतायों के बौद्ध धम्म की ओर देखने के संभवत: अनेक दृष्टिकोण हो सकते है. कुछ बिलकुल अनुपयुक्त होने के साथ-साथ कुछ दूसरों की तुलना में थोडें ज्यादा उपयुक्त हो सकते है. आदर्शवत अदि कहा जाए तो बौद्धधम्म की ओर बौद्धधम्म के दृष्टिकोण से ही देखा जाना चाहिए. निश्चित तौर पर वह स्पष्टत: ऐसा ही है लेकिन हम सदासर्वदा ऐसा करने में असर्मथ होते है.

वास्तविक, बौद्धधम्म की ओर बौद्धधम्म के ही दृष्टिकोण से देखने का अर्थ समझने के लिए हमें वास्तव में बौद्धधम्म क्या है?यह जानने के आवश्यकता है. 'मानसिक और आध्यात्मिक समग्रता प्राप्ति की अवस्था और उस अवस्था का अंतिम सत्य और अन्य लोगों से सम्बन्ध अर्थात समाजीक परिवर्तन के साथ सम्बन्ध' है. साथ ही वे समग्र शिक्षाएँ और पद्धतियों जो उस विशिष्ट प्राप्ति के लिए सहायक हॉट है,उन सभी क इसमें समावेश किया जा सकता है. उन सभी का इसमें समावेश किया जा सकता है. बौद्ध धम्म संबोधि की ओर ले जाने वाला मार्ग है. सामान्यतया 'बौद्ध धम्म की तुलना पतवार' से की जाती है जो हमें दुसरे किनारे अर्थात निर्वाण (संबोधि, समग्र, मन:शांति, विमुक्ति, अंतर्दृष्टि,प्रज्ञा और करुणा) की ओर ले जाता है. थोडें ज्यादा आधुनिक शब्दों में कहें तो बौद्ध

धम्म मानवों की उच्च उक्त्रंती या प्रत्येक मानव की अप्रबुद्ध अवस्था से सर्वोत्तम संबोधि की अवस्था में परिवर्तन करने वाला एक महत्वपूर्ण साधन है. इसीलिए यदि हमें बौद्ध धम्म को बौद्ध धम्म के दृष्टिकोण से देखना है तो निश्चित तौर पर यह जानना आवश्यक है कि बौद्ध धम्म मानसिक और आध्यात्मिक समग्रता,संबोधि की ओर ले जाने वाला मार्ग या उच्च उत्क्रांति का मार्ग है.

बौद्ध धम्म के दृष्टिकोण से देखने का शिखर अर्थात 'त्रिरत्न को शरण गमन' करने के अर्थ से ले सकते है. बुद्ध अर्थात (संबोधि प्राप्त गुरु),धम्म अर्थात (संबोधि प्राप्ति का मार्ग) और संघ अर्थात (संबोधि प्राप्ति का ध्येय लेकर साथ-साथ चलने वाले लोगों का समूह. त्रिरत्न को शरण गमन करने के दिशा में अगर हम कदम नहीं उठाते,बड़ी गंभीरता से फिर स्वयं से यह पूछना चाहिए कि क्यों मैं बौद्ध धम्म को संबोधि प्राप्ति के एक मार्ग अथवा स्वयं की उच्च सामाजिक उत्क्रांति के मार्ग के रूप में अंगीकार करने का प्रयत्न कर रहा हूँ?बौद्ध धम्म को हमने केवल भावनिक बौद्धिक ध्यानिक या केवल व्यवहारिक या फिर सक्रीय दृष्टिकोण से है नहीं बल्कि कुल मिलाकर सभी दृष्टिकोण से देखना चाहिए. अर्थात अपने सम्पूर्ण अस्तित्व के साथ बौद्ध धम्म की ओर देखना चाहिए.

सारांश में सबसे पहले हम बौद्ध धम्म की ओर संबोधि का एक मार्ग या उच्च उत्क्रांति के एक साधन के दृष्टिकोण से देखना चाहिए. दुसरे, बौद्ध धम्म की ओर केवल थेरवाद या केवल महायान,झेन या केवल शीन के दृष्टिकोण से न देखते हुए उसे संग्रह दृष्टिकोण से देखें. इन सभी परम्पराओं में जो-जो श्रेष्ठ या सर्वोत्तम हैं, उसे लेने या आत्मसात करने का हमें प्रयास करना चाहिए. तीसरा,हमें बौद्ध धम्म की ओर संतुलित दृष्टिकोण से देखना चाहिए. हमें बौद्ध धम्म की ओर केवल बुद्धि या केवल हृदय से न देखकर दोनों से अर्थात अपने समग्र अस्तित्व के दृष्टिकोण से देखना चाहिए. यह त्रिरत्न सम्पूर्ण सामाजिक परिवर्तन की आधारशिला है. व्यक्ति-व्यक्ति के समुदाय को ही समाज कहा जाता है. और त्रिरत्न के शरण गमन पर आधारित समाज ही अन्य समाज को मानवीय मूल्य के आचरण के लिए प्रेरित कर सकता है. त्रिरत्न शरण गमन आचरण के माध्यम से ही समतामूलक समाज की स्थापित कि जा सकती है.

## बुद्ध रत्न: बुद्ध कौन है?

आज हम बौद्ध धम्म के नाम से जानते हैं, वे शिक्षाये या परम्पराएँ दो हजार पांच सौ वर्षों पहले बोधिवृक्ष के निचे तथागत बुद्ध के संबोधि प्राप्ति के अनुभव से ही उत्पन्न हुई. जो बुद्ध शब्द है,वह मात्र एक नाम न होकर एक उपाधि है. इस शब्द का अर्थ है 'जो जनता है' या 'जो समझता है'. एक अर्थ दूसरा भी है 'वह जो जाग्रत है', जीवन की स्वप्नवत दुनिया से जो जाग गया है. क्योंकि उन्होंने सत्य को जाना है, या उसका साक्षात्कार किया है. बुद्ध यह जो एक नाम है, इसे सबसे पहले सिद्धार्थ नमक व्यक्ति के व्यक्तिगत नाम से जोड़ा गया था,जिसके पारिवारिक गोत्र गौतम था. ईसा पूर्व छठी शताब्दी में वे दक्षिणी नेपाल और उत्तरी भारत के किसी भू-भाग में रहा करते थे. जानते है के वे एक राजसी परिवार से ताल्लूक रखते थे. परम्पराएँ बताती है की उनके पिता एक राजा थे उनका नाम शुद्धोधन और कुल शाक्य था. सिद्धार्थ ने सर्वश्रेष्ट शिक्षा पाई थी. अत्यंत प्रेमपूर्ण पिता ने सोलह वर्ष की उम्र में ही उनका विवाह यशोधरा से रचा दिया और उन्हें एक बेटा भी हुआ जिसका नाम राहुल था. २९ उम्र में गृहत्याग किया संसार के दुखो के मुक्त करने के लिए और ३५ वर्ष के उम्र में उन्हें बुद्धत्व की प्राप्ति हुई. वे बुद्ध हो गए. बुद्ध अर्थात जो जानता है आवर इस प्रकार उनकी खोज यहाँ पर ख़त्म हो गई. अस्तित्व की पहेली का हल उन्हें मिल गया. अब वे सम्बुद्ध थे;सम्पूर्ण जागृत थे. और बोधगया से सारनाथ जाकर उन्हों ने पञ्च भिक्खुयों को प्रथम उपदेश दिया. और धीरे-धीरे बुद्ध के आसपास आध्यात्मिक समाज का विकास होने लगा. इस प्रकार उन्होंने

४५ वर्ष का बड़ा ही सक्रिय जीवन जिया. वे अपनी शिक्षायों का प्रचार-प्रसार करते रहे. अंतत: उनका महापरिनिर्वाण हुआ, जहाँ पर हजारों-लाखों अनुयायी, भिक्खु-भिक्खुनियां, उपासक और उपासिकाएँ उन्हें भावभीनी अंतिम विदाई देने के लिए हुए.

सारांश में इस प्रकार भारतीय राजकुमार सिद्धार्थ गोतम बुद्ध संबोधि प्राप्त जाग्रत, एम् महान आध्यात्मिक परम्परा जिस हम बौद्ध धम्म कहते है- के संस्थापक के, जीवन चिरत्र की यह पारंपिरक कुछ संक्षिप्त उपरेखायें है. लेकिन जो प्रश्न है की बुद्ध कौन है? क्या उसका यह वास्तविक उत्तर है? वास्तब में, बुद्ध को जानने का क्या अर्थ है?

सभी प्रकार की मानसिक प्रवृतियों के संस्कार कहा जाता है. वास्तव में बौद्ध धम्म या भारतीय मान्यताओं के अनुसार सभी प्रकार की मानसिक प्रवृतियाँ, तृष्णाएँ, या कार्मिक इच्छाएं ये सभी मिलकर पुनर्जन्म की प्रकृति निश्चित करती है. चुकिं, बुद्ध ने उन सभी कारणों- जो यक्ष, गन्धर्व, देव या मनुष्य को जन्म या पुनर्जन्म देते है, उन कारणों से वे मुक्त हो गए थे. वास्तव मे, इन सबसे वे पूर्णत: मुक्त थे. बहार थे. हालाँकि,उनका शरीर भले है मनुष्य के रूप में था किन्तु वे असंस्कारिक चेतना के अवस्था प्राप्त कर चुके थे. इसीलिए उन्हें बुद्ध कहा जाता है. बुद्ध अर्थात असंस्कारिक मन का अस्तित्व,या उसका व्यक्तिकरण है. बुद्ध का अर्थ प्रबुद्ध मन होता है. बुद्ध को जानने का ही अर्थ मन की असंस्कारिक अवस्था को जानने से होता है. इस क्षण यदि हम पूंछा जाए कि बुद्ध कौन है? लिहाजा,हम कह सकते है हम सभी सुप्त रूप से बुद्ध है. सच्चे और वास्तविक अर्थ से हम तभी बुद्ध को जान पाते हैं जब ध्यान या आध्यात्मिक जीवन के माध्यम से हम हमारी सूक्ष्म या सुप्त बुद्धत्व की क्षमता के सान्निध्य में आकार उसे वास्तविकता में बदलने की प्रक्रिया से गुजरते है. तभी हमारे ज्ञान और अनुभव से हम कह सकते है, कि बुद्ध कोन है?

बरहाल, इस एकाएक करने का कोई उपाय नहीं है. इसके लिए सबसे पहले हमें जीवित बौद्ध धम्म के सानिध्य में आना होगा. इसके लिए हमें उस बिंदु पर आना होगा जहाँ पर केवल तथ्यपर जानकरी बुद्ध के आरंभिक जीवन-काल के वृतांत अर्थात बुद्ध को और, असंस्करिकता मन को जानने के लिए बहुत का पड़ती है, से ज्यादा है. यह ऐसी कोई बात है जिसे हम बुद्ध को शरण गमन करना कहते है- के बीच में आती है. मात्र बुद्ध शरणं गच्छामि का पठन-पाठन करना ही पर्याप्त नहीं है. हालाँकि यह भी उसका ही एक भाग है. इसका ही अर्थ यह हुआ कि बुद्धत्व के विचार और आदर्श को हमारे अंतिम उद्देश्य और आध्यात्मिक आदर्श के रूप में लेकर उसे प्राप्त करने के लिए हम प्रयत्नों की पराकाष्ठा करें. तथापि, 'बुद्ध कोन है?'इसे वास्तविक तौर पर जानना अर्थात पारंपरिक अर्थ से बुद्ध को शरण गमन करना है. इसीलिए त्रिरत्न बौद्दमहासंघ में शरण गमन अर्थात न केवल बुद्ध बिल्क धम्म और संघ को शरण गमन करने पर अध्यात्मिक जोर दिया जाता है.

संक्षेप में बुद्ध को शरण गमन करने के निहितार्थ जो कुछ भी आता हो, बुद्ध कोन हैं?इस प्रश्न का उत्तर अपने मन-हृदय तथा हमारे सम्पूर्ण अध्यात्मिक जीवन से हम दे सकते है.

## धम्म रत्न: बुद्ध वचन

जो धर्म स्वयं बुद्ध ने अपने शिष्यों को सिखाया, तथा बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद उनके शिष्यों ने अपनी वाणी से प्रसार किया, जिसे धर्मग्रंथों के रूप में काफी वर्षों परयात लिपिबद्ध किया गया उसे ही बुद्धवचन के नाम से जाना जाता है. बुद्ध ग्रंथों के लिए बहुधा बुद्ध-वचन इस शब्द का इस्तेमाल किया जाता है. बुद्ध वचन ही बुद्ध के शब्द है. बुद्ध कोई राहुल और आनंद की तरह व्यक्तिगत नाम नहीं है, बल्कि एक उपाधि है, जिसका शाब्दिक अर्थ अर्थात 'जो जानता है', बुद्ध अर्थार्त जिन्होंने सत्य को जान लिया है. बुद्ध वचन का अर्थ संबोधि प्राप्त मन की वाणी के रूप में अभिव्यक्ति. हालाँकि, हम बुद्ध और बुद्ध वचन के अर्थ से भलीभांति वाकिफ है, लेकिन उसे महसूस नहीं कर पाते. बहुधा बुद्ध के बारे में जिस तरह साधारण लोग बोलते है, उसी तरह अजगारुक रूप से सोचने की हमारी प्रवृति होती है. क्योंकि उन्होंने उन्हों शब्दों का इस्तेमाल किया है. क्योंकि बुद्ध के शब्दों के पीछे बुद्धत्व की चेतना होती है. इसीलिए बुद्ध के शब्दों के पीछे जो बुद्धत्व की चेतना होती है, उसे वाही सुन सकता है, जिसके पास वे कान है.

बुद्ध के शब्द अर्थात बुद्धत्व रूपी चेतना की अभिव्यक्ति होती है. लेकिन वे इस प्रत्यक्ष रूप से अभिव्यक्त नहीं करतें. हमें ऐसा नहीं सोचना चाहिये कि, यहाँ पर बुद्धत्व की चेतना है, और जो शब्द है? वे सीधे-सीधे बुद्धत्व रूपी चेतना के उजागर करते है. वास्तव में, यह इतना सरल नहीं है, क्योंकि बुद्धत्व रूपी चेतना और साधारण मनुष्य की भाषा के रूप में उसकी अभिव्यक्ति के बीच में होने के और अनुभव के कई स्तर है. मुख्य रूप से बुद्ध वचनों में इन स्तरों का समावेश होता है. एक के बाद एक इन स्तरों की ओर हम देखेंगें.

पहला स्तर, जिसे बुद्ध मन या बुद्धत्व का मन हम कहते है. वह सभी स्तरों से परे है. वास्तव में, जिस बुद्धत्व रूपी मन की कि बुद्धत्व के मन में आप-पर भेद नहीं होता, जबिक साधारण चेतना पर आप-पर भेद की ही पकड़ होती है. अत: शायद ही हम बुद्धत्व रूपी मन को समझ पाते है. ज्यादा से ज्यादा हम इतना भर कह पाएँगे कि बुद्धत्व रूपी मन अर्थात शुद्ध, भेदभाव रहित जागृति और परम शून्य होता है. वास्तव में, वह परम प्रभास्वर, सतत्त चमकदार आध्यात्मिक पुंजिक तरह होता है, अर्थात वह मानवीय बोध से परे परम सुख, शांति और सम्पूर्ण संतोष प्रदान करने वाली अवस्था होती है. उसमें जानने के लिए कुछ भी नहीं होता, अर्थात सब कुछ ज्ञात, समय और स्थान से परे और ऊपर होता है. सभी प्रकार की सीमाओं से परे, किसी असीमित, विशाल समुद्र के तौर पर रूपकात्मक दृष्टी से हम उसकी व्याख्या कर सकते है. जिसकी एक बूंद में या छोटी-सी लहर में असंख्य ब्रह्मांडो का समावेश होता है.

सर्वोच्च अवस्था में, यह वार्तालाप बड़ा ही सूक्ष्म होता है. इसके बारें में साक्षात् या सूक्ष्म रूप से कुछ भी नहीं होता. यह किसी सूक्ष्म तरंग या लहर की तरह होता है. जो प्रबुद्ध मन से ऐसे मन की ओर गुजरता है; जो संबोधि के बिल्कुल करीब है. इस तरंग के बारे में हम काल्पिनक शब्दों की तरह किसी अत्यंत सूक्ष्म ध्वनी की तरह सोच सकते है. यह ध्वनी वास्तब में प्रत्यक्ष सत्य या बुद्ध मन के द्वारा दी जाती है. प्रबुद्ध चेतना समय या स्थान तक सीमित नहीं होती. इसीलिए यह ध्वनी सार्वभौमिक रूप से सदा-सर्वदा गूंजती रहती है. बुद्ध मन की व्याप्ति सर्वत्र है. दूसरा स्तर, अर्थात आदर्शभूत प्रतिमाओं का ताल है, जो प्रबुद्ध मन है वह एक ताल निचे उतर कर आदर्श भूत प्रतिमाओं के ताल पर आ जाता है. वे न तो किसी वैयक्तिक मानवीय मन से निर्मित होती है, और न ही किसी सामूहिक जागरुक या अजागरूक चेतना है. जहाँ तक संवाद का जो तल है, ये प्रतिमाएँ किसी भी सूरत में निर्मित नहीं की जा सकती. इनका स्वयं प्रबुद्ध चेतना के साथ सह अस्तित्व होता है, जो सनातन है. ये प्रतिमाएँ, रूप और रंग के रूप में सबकुछ प्रकट करती है. इस ताल पर किसी शब्द, विचार या मन की आवश्यकता नहीं होती. इस तल पर संवाद शायद उतना सूक्ष्म नहीं टा जितना मान्त्रिक ध्वनी के तल पर होता है. लेकिन हमारे सर्वसाधारण अनुभव की तुलना में अत्यंत सूक्ष्म और गहन होता है.

तीसरा जो स्तर है वह है- वैचारिक धारणाओं का यहाँ पर हम एक और तल नीचे आते है. लेकिन हमें या नहीं भुलाना चाहिये कि प्रबुद्ध मन जो निचले तल पर आ रहा है. लिहाजा, यहाँ पर अप्रबुद्ध चेतना द्वारा स्वयं को विचारों के रूप में व्यक्त करने का प्रश्न ही नहीं उठता. वास्तव में, वैचारिक धारणाएं प्रबुद्ध और अप्रबुद्ध दोनों के लिए संवाद का एक जैसा मार्ग है. बौद्ध दर्शन अर्थात प्रबुद्ध मन जैसे कि गौतम बुद्ध या अन्य द्वारा अप्रबुद्ध मन से विचारों के माध्यम से संवाद प्रस्थापित करने के लिए प्रयत्नों की एक शृंखला है. प्रतित्यसमुत्पाद जैसे तत्वज्ञान को इसी परिप्रेक्ष्य में देखा जाना चाहिए.

अंतत: हम एक पायदान और नीचे यानी शब्दों के स्तर पर आते है. कुछ लोग मानते है कि शब्दों और विचारों को अलग नहीं किया जा सकता है. अब हमें यह बात समझ में आई होगी कि संबोधि प्राप्ति के पश्यात, उपदेश देने के पहले बुद्ध को कितने स्तर नीचे आना पड़ा होगा. हमें बड़ी ही सावधानी पूर्वक बुद्ध के विभिन्न चरणों से नीचे आने के बारें में सोचना होगा, इसीलिए बुद्ध वचन इन शब्द में इन चारों स्तर का समावेश होता है. आरंभिक सूक्ष्म ध्वनी, आदर्श भूत प्रतिमाएँ, विचार, और शब्दों के स्तर पर ही नहीं, बल्कि इन सभी स्तरों पर धम्म का सम्प्रेषण होता है.

#### संघ रत्न: संघ का पारंपारिक एवं सामाजिक महत्त्व

संघ या आध्यात्मिक समाज तीन रत्नों में तीसरा रत्न है. बौद्ध परंपरा के अनुसार संघ के तीन स्तर है. वे है- आर्य संघ, भिक्खु संघ, और महासंघ. इनमें से प्रत्येक शब्दों की व्याख्या का परिक्षण करने से मान्यता प्राप्त संघ के महत्व की सम्पूर्ण समझ आ सकेगी.

आर्य संघ में आर्य का शाब्दिक अर्थ श्रेष्ट होता है. अगर अर्थ विस्तार में जाएँ तो पवित्र होता है. बौद्ध शब्दावली में आर्य का अर्थ 'जो लोकोत्तर के सान्निध्य में' के अर्थ से 'पवित्र' का सकते है. तथाकथित आर्य संघ अर्थात 'पवित्र' लोगों का संघ. वैसे आर्य-पुदगल उसे कहते हैं जिनके पास सामान रूप से कुछ निश्चित आध्यात्मिक प्राप्ति और अनुभव है.

जरुरी नहीं है कि वे लोग शारीरिक रूप से एक दुसरे के सान्निध्य में हो, लेकिन आध्यात्मिक लोक के आधार पर वे आपस में जुड़े हुए होते है, क्योंकिं उनके पास सामान आध्यात्मिक अनुभव होता है. इस स्तर पर संघ विशुद्ध रूप से आध्यात्मिक समाज होता है. भले ही वे दूरगामी स्थानों पर भिन्न-भिन्न कालखंडों में रहे हो, लेकिन काल-समय के ऊपर और परे सामान आध्यात्मिक प्राप्ति और अनुभव को वे आपस में बाँटते है. सभी अलग-अलग साम्प्रदायों द्वारा जो सिधान्त और विश्वास आपस में साँझा किया जाता है, उसके अनुसार चार व्यक्तिओं के रूप में आर्य संघ सदस्यों की पहचान होती है. श्रोतापन्न, सकृतागामी, अनागामी और अरहंत. उत्तरोत्तर प्रगत आध्यात्मिकता पर आधारित ये पवित्र व्यक्ति प्रबुद्ध और अप्रबुद्ध मानवीयता के बीच सेतु का कार्य करते है.

जिस संबोधि मार्ग की बुद्ध द्वारा देसना दी गई, उस मार्ग के प्रगत चरणों को अलग-अलग तरीकों से विभाजित किया जा सकता है. जो बिल्कुल बुनियादी वर्ग है, वह तीन महान चरणों का मार्ग है- वह है शील, समाधि और प्रज्ञा का मार्ग. इन चरण की चोटी अर्थात प्रज्ञा जो अंतर्दृष्टि की झलकों के शक्ल में सत्यता के स्वरूप को उजागर करती है. ये जो अंतर्दृष्टि की झलकें है वे मात्र संकल्पनाएँ नहीं है बल्कि उत्फूर्त और अंर्तबोध है. उनका गहरे ध्यान के मध्य उगम होता है.

अब यहाँ पर एक महत्वपूर्ण प्रश्न उत्पन्न होता है की उनकी अंतर्दृष्टि की तीव्रता का मुल्यमापन आप कैसे करेंगे? बौद्ध धम्म में अंतर्दृष्टि की तीव्रता का पारंपरिक मूल्यमापन करने के दो तरीकें है. व्यक्ति परक ढंग से जितने आध्यात्मिक बंधन (संयोजन) तोड़ने में वह सक्षम है (दस बंधन हमें भवचक्र में घुमते रहने के लिए बांध कर रखते है) और वस्तुपरक ढंग से अंतर्दृष्टि प्राप्त करने के पश्च्यात कितने पुनर्जन्म बािक है.

पहले बंधन को सत्कायिदृष्टी के नाम से जाना जाता है, जिसका अर्थ 'व्यक्ति दृष्टिकोण' होता है. यह दो प्रकार का है. पहले को शाश्वत दृष्टि कहते है. ऐसा दृष्टिकोण जिसमें मान लिया जाता है की मृत्यु के बाद भी व्यक्तित्व पहचान न बदलने वाली होती है. यह पारंपिरक आत्मा की धारणा का ही प्रकार है. आपके भीतर एक आत्मा (न बदलने वाली अहंकार पर आधारित पहचान) है. आपके शरीर से यह पृथक होती है और मृत्यु के बाद भी निरंतर रहती है. बौद्ध धम्म के अनुसार, दोनों प्रकार के दृष्टिकोण अर्थात दो ऐसे सिरे के दृष्टिकोण है, जिन्हें समझा गया है. बौद्ध धम्म मध्यम मार्ग सिखाता है. यह सिखाता है की मृत्यु अर्थात सबकुछ नष्ट होना नहीं है, एक अर्थ से शरीर मरता है, लेकिन मानसिक, आध्यात्मिक प्रक्रियाएँ पूर्णत: रुक नहीं जाती है, बल्कि चलती रहती है. लेकिन यह को न बदलने वाली अहंकार पर आधारित आत्मा नहीं है, जो चलती रहती है. यह निरंतर चलते रहने वाली मानसिक आध्यात्मिक प्रक्रिया है. इसमें बौद्ध दृष्टिकोण ऐसा है की मृत्यु के बाद भी मानसिक घटनाओं का प्रवाह चलता रहता है.

दूसरा बंधन: विचिकत्सा अर्थात अविश्वासपूर्ण संशय. किसी पक्के निर्णय पर पहुँचाने की अनिच्छा को दर्शाता है. यह अनिर्णय की आत्मसंतुष्ट अवस्था इसीलिए एक बंधन है. जिसे बुद्ध की शिक्षा के मुताबिक तोड़ा जाना चाहिये

तीसरे बंधन को शीलव्रत परामर्श कहते है. इसे अक्सर पूजा-पाठ,कर्मकांड अदि से चिपकाव के रूप में अनुवाद किया जाता है. इसका शाब्दिक अर्थ है की नैतिक नियमों पर पकड़ और धार्मिक क्रियाक्रम, अनुष्ठानों के पालन को ही साध्य (उद्देश्य) समझना.

चौथा बंधन है इन्द्रिय सुखों की आसक्ति (कामराग) और पांचवा बंधन अर्थात हेष (व्यापाद) यह दोनों बड़ें ही शक्तिशाली बंधन है. ये दोनों भावनिक बंधन है. लिहाजा, इन्हें तोड़ना थोडा ज्यादा कठिन होता है. बहरहाल, इन दोनों बंधनों को कमजोर करना सकृदागामी के लिए पर्याप्त होता है. और इसीको अनागामी उसे तोड़ डालता है. वह उन सभी पाँचों बंधनों अर्थात तीन बौद्धिक और दो भावनिक बंधनों को तोड़ डालता है.

छटा बंधन है – रूप राग या अकारधारी लोक. रूप लोक की बजाये इसे आदर्शभुत लोक के रूप में अनुवादिक करना होगा. इसके पश्च्यात सातवा बंधन है अरूप लोक अर्थात अरूप लोक या इसमें आकारहीन अस्तित्व की इच्छा रखना होता है.

आठवां बंधन है – मान या अहंकार. यह अहंकार अर्थात सामान्य अर्थ में जैसे कोई कहता है 'मै सुन्दर हूँ.. लेकिन अहंकार अर्थात वह मैं मैं हूँ या वह मैं नहीं हूँ.. इस अर्थ से अहंकार को अरहंत द्वारा दूर किया जाता है. नवां बंधन है – अस्थिरता यह बहुत ही सूक्ष्म होता है. यह ऐसा हैं मानो की भावी अरहंत दृश्य विश्व के अंतिम छोर और निर्वाण के बीच सूक्ष्म रूप से डोल रहा हो. वह निर्वाण में ठीक से स्थिर नहीं हो पाता है.

अंतत: दसवां बंधन बड़ा ही मूलगामी और उन सबमें मजबूत है- वह है अज्ञान यह ति आदिम अज्ञान, या अन्धकार है. अरहंत आध्यात्मिक अन्धकार को प्रज्ञा के प्रकाश से दूर कर लेता है. और सभी दस बंधनों को तोड़कर निर्वाण प्राप्त कर लेता है.

यही चार पवित्र व्यक्ति है, जो आर्य संघ बनाते है. जब त्रिशरण गाथायों को पठन करते समय हम संघ सरणं गच्छामि कहते है, तो प्राथमिक तौर पर इसी आर्य संघ को हम शरण गमन करते है.

बुद्ध, धम्म और संघ को 'रत्न' कहा जाता है क्योंकि इनके गुणों का स्मरणकर वंदना, पूजा, सत्कार और गौरव करने के लिए जिस प्रकार प्रबल चित्त उत्पन्न होता है, वैसा अन्य किसी वस्तु के लिए नहीं होता, अत: इनसे अधिक पूज्य कोई वस्तु नहीं है. इनका मूल्य आंका नहीं जा सकता, अत: वे महार्थ है इनका दर्शन सबसे दुर्लभ है. कभी-कभी ही किसी कल्य में ये दिखाई देते है तथा मार्ग-फल प्राप्त करने के योग्य महापुण्यवान व्यक्ति की उनका परिभोग करते है.

इन्ही तीन रत्नों को शरण भी कहा जाता है. क्यो त्रिरत्न प्राणियों की शरण है? संसार में रहने वाले प्राणियों के रोग, भय, जरा-मरण अदि सम्पूर्ण दुखों को दूरकर परम शांत एवं सुन्दर अमृतमय निर्वाण को प्राप्त करने के लिए इनसे बड़ा दूसरा कोई अवलंबन नहीं है, इसीलिए बुद्ध, धम्म, संघ को शरण कहा जाता है.

और सांसारिक दिखों को दूर करने लिये भगवान बुद्ध से बढकर दूसरा कोई रास्ता नहीं है. उनके अत्यंत परिशुद्ध धम्म से बढकर दुःख कुर करने के लिए दूसरा को धम्म भी नहीं है और न तो उनके आठ आर्य व्यक्तिओं से युक्त श्रावक संघ से बढकर दूसरा कोई पुण्य-क्षेत्र ही है- इस प्रकार से त्रिरत्न के गुणों को देखने वाला सम्यक दृष्टि ज्ञान अर्थात येसे जानने से उत्पन्न श्रध्दा और प्रज्ञा चैतसिक धर्मों का आधारभूत चित्तोत्पाद ही शरणगमन है. अथवा, 'सम्पूर्ण रोग, भय अदि दुःख को नाशकर शांत, श्रेष्ट, निर्वाण सुख, प्राप्त करने के लिए बुद्ध, धम्म और संघ का सेवन करता हूँ, इस प्रकार के आलंबन द्वारा उत्पन्न श्रध्दा और प्रज्ञा से संयुक्त चेतना ही शरणगमन है. और यही शरणगमन सामाजिक क्रान्ति की आधारशिला है.

#### बाबासाहेब डॉ. आंबेडकर की धम्मक्रान्ति का बौद्ध-धम्म में महत्व

भारत देश में, ज्यो अगणित प्रकार की विशाम्तओंसे भरा हुआ है, एक ने समाज का गठन कैसे किया जाय? यह एक अत्यंत चिन्तनीय प्रश्न हम सब के सामने है. खास कर जब हम इक्कीसवी सदी में पदार्पण करने जा रहें हैं और उर्विरत चिंतन का विषय बनी है. हमारे समाज जीवन को सम्पूर्ण रूप से व्यपनेवाली विषमता को हटाये बगैर और हर इन्सान के प्रती पुरे न्याय की नीति को अपनाये बगैर हम इक्कीसवी सदी में प्रवेश करने लायक हो ही नहीं सकते.

बाबासाहेब ने इस दिशा में आज ६० साल पहले अपना कदम अग्रसर किया था, जब उन्होंने अपने लाखों अनुयायीयों के साथ बुद्ध धम्म का स्वीकार किया था. उन्होंने भारत की स्वतंत्रता के पश्यात, जिस संविधान का निर्माण किया, उसे दशकों अर्पित करते वक्त स्पष्ट रूपसे चेतावनी दी थी की अगर हम केवल राजकीय समता को प्राप्त कर के स्वस्थ रह जाय और जल्द से जल्द हमारे समाज में उपस्थित सामाजिक और आर्थिक विषमता नष्ट न कर पाय, तो हमारा यह राजकीय प्रजातंत्र कामयाब नहीं हो सकता. विषमता के शिकार हुए लोग इसे जल्द ही उखाड़कर फेकें बगैर नहीं रहेंगे. अतएवं स्वतंत्रता, समता, बंधुता तथा न्याय इन चार सुत्रोपर आधारित नये समाज का निर्माण करने हेतु उन्होंने बुद्ध धम्म के आदर्श अर्थात त्रिरत्न को ग्रहण किया. इसीलिए उनके धर्मान्तर को हम

'धम्म-क्रान्ति' कहते है. अर्थात त्रिरत्न को शरण गमन करना है. जो व्यक्ति एवं समाज बौद्ध बनता है. सच्चा बौद्ध होना और बौद्ध धम्म का प्रचार-प्रसार करना ही सच्ची मानवता की सेवा है.

बाबासाहेब डॉ. आंबेडकर ने बौद्ध धर्मान्तर के माध्यम से इस देश में सामाजिक क्रान्ति का सूत्रपात किया है. धम्मक्रान्ति उन समस्याओं के समाधान का एतिहासिक मार्ग दे देता है, जिसके आभाव में सैकड़ों बहुजन, पीड़ित जातियों की समस्याओं ही नहीं, सम्पूर्ण देश की राष्ट्रिय एवं सांस्कृतिक समस्यायँ उत्तरोत्तर उलझती जा रही है, जिनके सुलझाने में भारत की उत्कृष्टतम मनीषा शताब्दियों से व्यस्त रही है. इधर सामाजिक सुधार के लिए अनेक बार प्रयत्न किय गए है, किन्तु उनसे जातीय मान्यतायों और वर्गीय स्वार्थों की सीमाएं नहीं टूट सकीं, जबिक उसके बिना किसी महत्वपूर्ण परिवर्तन की संभावना नहीं थी.

बाबासाहेब ने अपने सारे जीवन काल में अस्पृश्य वर्ग के लिए आर्थिक एवं राजनीतिक संघर्ष िकये, जबिक जीवन के संध्याकाल में बौद्ध धम्म स्वीकार अर्थात त्रिरत्न को शरण गमन कर उन्होंने सांस्कृतिक एवं सामाजिक क्रान्ति की भी नीँव डाली. डॉ. आंबेडकर की धम्म क्रान्ति को समझने की लिए प्रारंभिक कुछ बातों की ओर अवश्य ध्यान दिया जाना चाहिए. एक, वह िक धम्म क्रान्ति साध्य नहीं, अपितु साधन है. दूसरा, यह की उसका संकल्प व्यक्तिगत नहीं, सामूहिक है. तीसरा, यह िक उसका प्रारम्भ सामाजिक अन्याय के प्रतिकार से होता है. इन मुद्दों के आधार पर समाज-परिवर्तन इस आन्दोलन की अनिवार्य शर्त बन जाता है. यह ठीक है की बौद्द धम्म का उपयोग केवल सामाजिक अन्यायों के प्रतिकार में करना, बौद्धधर्म को पूरा न समझना होगा, िकन्तु उसके साथ यह भी ठीक है की सामाजिक अन्यायों का प्रतिकार िकए बिना बुद्ध मानववादी अध्यात्म की समझने की चेष्टा करना, बुद्ध को ही न समझना होगा. भगवान बुद्ध ने बताया मानव जीवन का सर्वोच्च लक्ष्य है मनुष्यों को भीतर-बाहर सभी प्रकार के दू:खों से छुटकारा दिलाना. इन महान लक्ष्य को स्वीकार करने साथ ही मनुष्य के लिए वह नितान्त आवश्यक हो जाता की समस्त प्राणियों में अपिरिमित मैत्री का विस्तार करे. बुद्ध ने कहा िक जैसे माता अपने इकलौते पुत्र की रक्षा के लिए अपनी जान की परवाह नहीं करती, उसी प्रकार मनुष्य को चाहिए कि सम्पूर्ण प्राणियों की रक्षा के लिए, उनके प्रति सीमारहित मैत्री-भावना का विस्तार करे. उन्होंने सम्पूर्ण मानव जाति से अपील की, सृष्टि की साडी मानुषी प्रजा से मैत्री स्थापित करो.

बुद्ध ने राजतन्त्र से गणतंत्र को श्रेष्ठ बताया और व्यक्ति से संघ को श्रेष्ठ बताया. गणतंत्र के आदर्शों के आधार पर ही उन्होंने अपने संघ के भी नियम बनाए. गणतंत्र की अच्छाइयों को स्वीकार करते हुए उन्हें पुष्ट करते रहने के लिए लोगों को प्रेरणा दी. संघ की आचार-संहिता के द्वारा बुद्ध ने एक मानवतावादी उदार संस्कृति को जन्म दिया. बुद्ध के जीवन की पचासों येसी घटनाएं है, जिनके प्रभाव में परम्परागत भारतीय संस्कृति नविन रूप धारण कर सकी. भगवान बुद्ध के सम्पूर्ण अभिक्रम के द्वारा एक नवीन सांस्कृतिक एवं नैतिक मूल्य स्थापित हुआ, उसका केंद्र-बिंदु है मनुष्य और उसका स्वतन्त्र. कार्य-कारण की व्यवस्था तथा अस्तित्व सम्बन्धी नये विश्लेषण से बुद्ध ने मनुष्य के सम्बन्ध में सभी प्रानी धारणाओं का खण्डन कर उसे आध्यात्मिक एवं नैतिक मूल्य प्रदान किया.

ऐतिहासिक दृष्टि से देखा जाय तो बौद्ध धम्म बहुत प्राचीन धर्म है आवर आपने दो हजार पांच सौ वर्षों के अविध में वह अनेक उतार-चढावो में से गुजरा है. कभी वह उन्नित के शिखर पर रहा है और कभी अवनित की गहरी खांई में. वस्तुत: धम्म 'अकिलको' अर्थात काल-बन्धन से मुक्त होने से अवनित नहीं हआ. किन्तु बौद्ध धम्म का समाजाष्टित-धार्मिक स्वरूप समय समय पर अवश्य पतन को प्राप्त हुआ. छ: या सात सौ वर्ष पूर्व, बौद्ध धम्म भारत से प्राय: लुप्त हो गया था, वरन उसके देशके लिये भी था जहाँ उसका जन्म हुआ. वह मध्य एशिया से भी

लुप्तसा हो गया और साथ ही जावा सुमात्रा से भी. परन्तु वर्तमान शताब्दि में तो यह गति अधिक तीव्र सी हो गई थी

फिलहाल दुनिया के दो भागों में बौद्ध धम्म सचमुच ही उन्नित के पथ पर ये है, पश्चिम में विशेषकर इंग्लैण्ड और भारत में विशेषकर महाराष्ट्र . स्वाभाविक ही है, महाराष्ट्र की प्रगित इंग्लैण्ड की प्रगित से काफी ज्यादा है. यह स्तुत्य है, की यहाँ महाराष्ट्र में सामुदायिक धम्म परिवर्तन के आन्दोलन के कारण, जिसका उदघाटन बाबासाहेब आंबेडकर ने किया, इन कुछ वर्षों में लाखों व्यक्ति वौद्ध बन चुके है. और बौद्द होने के मतलब है त्रिरत्न को शरणगमन करते हुए सामाजिक क्रान्ति को अग्रेसर करना है.

बाबासाहेब की इस धम्म-क्रान्ति का केवल बुद्ध धम्म के लिए ही महत्व नहीं है, अपितु समस्त बौद्ध जगत के लिए भी उसका महत्व है. सच देखा जाय तो समस्त बौद्ध जगत के लिए यह एक आशा का सन्देश है. यह बतलाता है, की बौद्ध धम्म कभी लुप्त हो भी जाय और लुप्त हो कर सैंकड़ों वर्षों के पश्च्यात भी वह फिर जीवित हो सकता है. यह भारत में पुनरुज्जीवित हो सकता है, वस्तुत: वहां वहां हो सकता है जहाँ जहाँ वह मिट गया था या मिटाया दिया था. यद्दिप वह कुछ दुसर रूप में जीवित हो उठेगा. फिर भी वह वही धम्म होगा. बाबासाहेब के धम्म-क्रान्ति के आन्दोलन का इस लिए सम्पूर्ण बौद्ध धम्म के इतिहास में एक विशेष महत्वपूर्ण स्थान है. यह एक महान युग प्रवर्तन की घडी है. एसी घडी-जहाँ से बौद्ध धम्म पुन: विकास की दिशा की ओर उन्मुख हुआ. जिसमें बुद्ध, धम्म एवं संघ केन्द्रवर्ती शक्ति का स्रोत अंतर्भूत है. बौद्ध धम्म का आचरण अर्थात त्रिरत्न के अनुसरण के द्वारा व्यक्ति एवं समाज-क्रान्ति को स्थापित करना है. त्रिरत्न यह व्यक्ति एवं सामाजिक सुख एवं शांति के लिए मुलभुत तत्व है.

#### समारोपण:

समाज में वर्ण एवं जाती व्यवस्था का स्वरूप विकृत हो चला था. वर्णों का विभाजन जो कर्म के आधार पर हुआ था, वह टूट रहा था, एवं जातियों का स्वरूप ग्रहण कर रहा था. समाज में द्विज वर्णों की स्थिति सामान्यतः ठीक थी. परन्तु अन्य वर्णों एवं जातियों की स्थिति दयनीय थी. उनकी आधारभूत मूल आवश्यकतायों की पूर्ति कठिनता से हो पाती थी. उनका जीवन निराशामय जीवन था. वे समाज में अस्पृश्य समझे जाते थे. उनको देखना भी 'पाप' समझा जाता था. उनके लिए शिक्षा की व्यवस्था भी नहीं थी. एक तरफ यह स्थिति थी तो दूसरी तरफ ब्राह्मणों का कर्मकाण्ड इतना अधिक प्रबलतया व्याप्त था की समाज के अन्य वर्णों के लिए यह अभिशाप बन गया था. वर्णों में एक वर्ण ब्राह्मण ही राजनीति एवं समाज का एकमात्र उत्तरदायी (ठेकेदार) बन गया था. समाज में असमानता एवं अव्यवस्था बढ़ती जा रही थी. समाज के लिए यह स्थिति भयंकर एवं अहितकारक थी. जिसे देखकर किसी का भी मन द्रवित हो सकता था. इस स्थिति का बलपूर्वक विरोध सर्वप्रथम महामानव गौतम बुद्ध ने २५०० वर्ष पूर्व किया. और आधुनिक भारत में बोधिसत्व बाबासाहेब ने त्रिरत्न से प्रेरणा लेकर धम्म-क्रान्ति की स्थापन १४ आक्टोबर १९५६ को नागपुर में ५ लाख नाग-लोगो को त्रिरत्न शरणगमन को अंगीकार करते हुए बौद्ध-धम्म साम्राज्य को स्थापित किया.

आज संसार के अनेक भागों में लोग अपने जीवन के सभी अंगों में अधिक हितकारक परिवर्तन चाहते है, किन्तु उस ओर बढ़ने के लिए उन्हें ठीक रास्ते का पता नहीं है. कुछ लोग हिंसा के जिरये परिवर्तन लाना चाहते है, कुछ धन-सम्पित द्वारा या विज्ञानं और तकनीक द्वारा और या फिर शिक्षा द्वारा परिवर्तन लाना चाहते है. किन्तु उन्हें ठीक सफलता नहीं मिलती है. कभी कभी तो उन्हें सफलता मिलती ही नहीं. और वे हालत को बेहालत कर डालते

है. बाबासाहेब की धम्म-क्रान्ति का आन्दोलन संसार के सामने एक एसी क्रान्ति का उदाहरण प्रस्तुत करता है, जो क्रान्ति वास्तव में सफल हुई है. यह आन्दोलन एक धम्म-क्रान्ति का उदाहरण है- ऐसे क्रान्ति का जो शांतिपूर्ण तरीके से की गई है. बहुत प्रमाण में सफल हुई है. अर्थात बहुत प्रमाण में, लाखों लोगों के जीवन को शांतिपूर्ण तरीके से बुद्ध, धम्म एवं संघ (त्रिरत्न) के द्वारा पूरी तरह बदल देने में, वह सफल रही है. इस प्रकार सामूहिक धम्म परिवर्तन का आन्दोलन, जिसका उदघाटन बाबासाहेब ने किया था, समस्त विश्व के लिए बहुत ही बड़ा महत्व रखता है. वह सारे विश्व को सही दिशा दिखलाता है. अत: सम्पूर्ण बौद्ध धम्म के आन्दोलन के केंद्र में त्रिरत्न की भूमिका महत्वपूर्ण है. जो त्रिरत्न को श्रध्दा एवं प्रज्ञा से अनुसरण करता है वही व्यक्ति आदर्श समाज की नींव रख सकता है. इस अर्थ से त्रिरत्न यह सामाजिक परिवर्तन का मूलाधार है. हम सभी त्रिरत्न के प्रति प्रतिज्ञाबद्ध हो कर बाबासाहेब अभिप्रेत जाती-विहीन समाज अर्थात बौद्ध-समाज की स्थापना के लिए समर्पित होते है. त्रिरत्न समाज को संघटित रखने के शक्ति है. और सभी दुखो से मुक्त होने के एकमेव उपाय है. जो बुद्ध से लेकर बाबासाहेब तक चलते आ रहा है. और हमें मिला है.

## संदर्भ सुचि:

- १. उपाध्याय जगन्नाथ, बौद्ध संस्कृति बनाम ब्राह्मणवाद, सम्यक प्रकाशन, दिल्ली, २००६
- २. उर्गेन संघरक्षित, अ गाइड टू बुद्धिस्ट पाथ(बोधिपथ), अनुवाद धम्मचारी प्रसन्नबोधि, धम्मदूत प्रकाशन, नागपुर, २०१६.
- ३. उर्गेन संघरक्षित, डॉ. आंबेडकर की धम्म-क्रान्ति, त्रिरत्न ग्रंथमाला, पुणे, १९९४.
- ४. उर्गेन संघरक्षित, बुद्ध कौन है?, त्रिरत्न ग्रंथमाला, नागपुर, २००३
- ५. भदन्त आनंद कौसल्यायन,(भाषांतर), भगवान बुद्ध और उनका धम्म, दीक्षा भूमि, नागप्र, १९९७.
- ६. मेश्राम, मनीष, बौद्ध दर्शन का उदभव एवं विकास, कल्पना प्रकाशन, दिल्ली, २०१४
- ७. संपाला, बी.आर., काटा बौद्ध धम्म की लाईन पर बदलों, प्रीतम प्रकाशन, जालन्धर,२०१०.
- ८. सिंह, परमानन्द, बौद्ध साहित्य में भारतीय समाज, मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली, २००८.

डॉ. मनीष मेश्राम असिस्टंट प्रोफेसर स्कूल ऑफ़ बुद्धिस्ट स्टडीज एंड सिविलाईझेशन गौतम बुद्धा यूनिवर्सिटी, ग्रेटर नोइडा

# पालि भाषा में वर्णित बोधिसत्व संकल्पना का बौध्द स्थापत्य कला पर प्रभाव

प्रा. सरोज चौधरी (वाणी) डॉ. प्रा. निरज ग. बोधी

'सुप्पबुध्दं पबुज्झित्ति, सदा गोतम सावका। येसं दिवा च रञों च. निच्चं धम्मगता सति।। 1

अर्थात-जिन्हे दिन-रात नित्य धर्मानुस्मृति बनी रहती है, वे गौतम (बुध्द) के शिष्य सदा स्मृति के साथ सोते और जागते है। इसका तार्त्पर्य यह है कि धम्म में सदा जागरूक रहनेवाले तथागत के शिष्य ही इस संसार को प्रकाशमान करते है। इस प्रकार धम्म में स्थित रहनेवाले श्रावक संघ का तथागत बृध्द ने निर्माण किया था। सम्यक सम्बोधी को प्राप्त कर वे स्वयं सम्यक सम्बुध्द कहलाएँ। उसके पूर्व की सिध्दार्थ गौतम की चर्या बोधिसत्वचर्या के नाम से पालि साहित्य में प्रसिध्द है। पालि साहित्य में वर्णित यह बोधिसत्वचर्या दसपारमिताओं पर आश्रित है। इन दस पारमिताओं के आचरण फलस्वरूप ही बोधिसत्व सिध्दार्थ गौतम सम्यक सम्बोधी कि ओर अग्रसर हुए तथा उस स्थिती को प्राप्त कर सकें । जिसे निर्वाण कहाँ जाता है। इसलिए पालि साहित्य में तथा बौध्द जीवन पध्दती में बोधिसत्वचर्या का अपना विशेष महत्व है। तथागत बृध्द कि यह बोधिसत्वचर्या अनेक पालि ग्रंथो मे वर्णित है जिसमे मुख्यतः जातक, बुध्दवंस, चरियापिटक आदि ग्रंथो का अंर्तभाव होता है। इसके अलावा अन्य पालि ग्रंथों में भी बोधिसत्वचर्या को स्पष्ट किया गया है। यह बोधिसत्वचर्या विशुद्ध चर्या कहलाती है । इस बोधिसत्वचर्या का प्रभाव समाज जीवन पर अत्याधिक गहरा था। यही चर्या लोगों के लिए आदर्श जीवन जीने की प्रेरणा बनीं। बुध्दत्व प्राप्ती के लिए इन गुणों का आचरण करना भी अत्याधिक लाभप्रद होता है । यह धारणा समाज में दृढमूल होती गयी। इस प्रकार धीरे धीरे यह बोधिसत्व संकल्पना जनमानस मे व्याप्त होती गयी । इसका लाभ बाद के विभिन्न बौध्द निकायों ने उठाया। विशेष रूप से स्थविरवाद की इस संकल्पना को महायानी बौध्द निकायों ने अधिक विकसित स्वरूप प्रदान किया। इस कारण भारतीय समाज पर इसका दिर्घकालीन गहरा प्रभाव हमे दिखाई देता है। इसीकारण भारत में विकसित बौध्द संस्कृती के बौध्द स्थापत्य कला पर भी इसका प्रभाव गहराई से दिखाई देता है।

बौध्द स्थापत्य कला में बोधिसत्व संकल्पना का प्रभाव स्पष्ट रूप से दिखाई देता है। बोधिसत्व पद्मपाणी तथा बोधिसत्व अवलोकितेश्वर यह उस विकासक्रम के केंद्र माने जाते है। सिध्दार्थ गौतम कि बोधिसत्वचर्या के पश्चात इन्हिं काल्पनिक बोधिसत्वों को विशेष महत्व प्राप्त हुआ था। बौध्द स्थापत्य कला में इन बोधिसत्वों का अस्तित्व प्रचुर मात्रा में चारो और दिखाई देता है। इसी विकास क्रम में आगे भी विभिन्न स्त्री पुरूष बोधिसत्वों का स्वरूप भी स्थापत्य कला में दिखायी देता है। इससे यह स्पष्ट होता है कि पालि साहीत्य मे वर्णित बोधिसत्व चर्या का बौध्द स्थापत्य कला पर दिर्घकालीन प्रभाव पदा था।

## पालि साहीत्य में वर्णित बोधिसत्व संकल्पना :

पालि साहित्य में बोधिसत्व संकल्पना का स्पष्टिकरण मुलतः जातक कथाओं के माध्यम से किया गया है। जातक कि निदान कथा में भी बोधिसत्वचर्या का विस्तार से वर्णन आया है। जातक कथाओं मे बोधिसत्व अवधारणा इसप्रकार प्रदर्शित कि गयी है कि, बुध्दत्व प्राप्त कर लेने कि अवस्था से पूर्व सिध्दार्थ गौतम बोधिसत्व कहलाते है। वे उस समय बुध्दत्व के लिये उमेदवार होते है। और दान, शील, मैत्री, सत्य आदी दस पारमिताओं अथवा परिपूर्णताओं का अभ्यास करते है। भूतदया के लिए वे अपनी प्राणों का अनेक बार बलिदान करतें हैं। 2 इससे यह स्पष्ट होता है की, बोधिसत्वचर्या मे दस पारमिताओं का स्थान अमूल्य है। बुध्दत्व प्राप्ती के लिए दान, शील, नैष्कर्म, प्रज्ञा, वीर्य, क्षांती, सत्य, मैत्री, अधिष्ठान, उपेक्षा इन दस पारमिताओं को अपने जीवन मे उतारनेवाला व्यक्ती ही बोधिसत्व कहलाता है। सिध्दार्थ गौतम इन पारमिताओं के आचरण से ही सम्यक सम्बुध्द बने थे। बोधि का अर्थ प्रज्ञा होता है तथा सत्व का अर्थ प्राणी

होता है। बोधिसत्व शब्द का अर्थ है कि—बोधि के लिए उद्योगशील प्राणी । आचार्य बुध्दघोष ने परमत्थज्योतिका (सुत्तिनपात की अठ्ठकथा) कि नालकसुत्तवण्णना में बोधिसत्व पद की व्याख्या करते हुए कहाँ है कि— " बोधिसत्तो ति बुज्झनकसत्तो सम्मासम्बोधी गन्तुं अरहोसत्तो ति ।" अर्थात बोधिसत्व वह बुध्दिमान प्राणी है, जिसे आगे चलकर बोधी प्राप्त करनी है। जो सम्यक सम्बोधि को प्राप्त करने के योग्य है। इसीसे मिलता जुलता बोधिसत्व शब्द का अर्थ उन्होंने सुमंगलिवलासिनी, (महापदान सुत्तवण्णना) और पप०चसुदनी, (भयमेरवसुत्तवण्णना) में भी किया है। इस प्रकार हम देखते है कि पालि साहित्य में वर्णित बोधिसत्व संकल्पना अपने मुलरूप में प्रस्तुत है। मज्झिमनिकाय के भयमैरवसुत्त में भी इस प्रकार कहा गया है कि "सम्बोधी प्राप्त होने से पहले बुध्द न होने के समय जब मै बोधिसत्व ही था।" इससे यह स्पष्ट होता है कि सिध्दार्थ गौतम स्वयं की सम्यक सम्बुध्द होने कि पूर्विस्थिती को या अपने पूर्वजीवन को बोधिसत्वचर्या ही मानते थे। जातक की 550 कथाओं का संबंध तथागत कि पूर्वजन्म से जोड़ा गया है। तथा वहाँ उल्लेखित इनकी चर्या को बोधिसत्व चर्या ही कहा गया है।

पालि साहित्य का बुध्दवंस ग्रंथ भी बुध्दचर्या को प्रकाशित करता है। यहाँ गौतम बुध्द पूर्ववर्ती अन्य चौबीस बुध्दों की जीवनीयाँ प्रदर्शितहै। इसीप्रकार चिरयापिटक में भी भगवान बुध्द के पूर्वजन्मों की चर्याओं का वर्णन है। इससे कुल सात परिमिताओं का उल्लेख आया है। यह ग्रंथ जातक कथाओं के साथ संलग्न है। जातक कथा यहाँ पर बोधिसत्वचर्या के रूप में प्रदर्शित की गयी है। इससे यह स्पष्ट होता है कि पालि साहित्य कि बोधिसत्व अवधारणा जनमानस में अधिक लोकप्रिय थी। इसी कारण पारिमताओं की चर्या का सुंदर निरूपण बोधिसत्वचर्या के रूप में दिखाई देता है। अपदान ग्रंथ में भी भिक्खुओं की जीवनी का वर्णन आया हुआ है। यह प्रमाण प्रमाणीत करते है की पालि साहित्य में ही बोधिसत्व अवधारणा का सृजन हुआ था। इस साहित्य में उसका सामाजिक प्रभाव स्पष्ट रूप सें परिलक्षित होता है। समय के साथ परिस्थितीयों मे भी बदलाव दिखाई देता है। भगवान बुध्द के महापरिनिर्वाण के सौ वर्ष पश्चात ही विभिन्न संप्रदायों का निर्माण होने लगा था। इसी के साथ बोधिसत्व अवधारणा का विकास भी दिखाई देता है। यह एक स्वाभाविक प्रवृत्ती थी जो बदलाव प्रदर्शित करती थी।

सम्राट अशोक के शासन काल तक कूल मिलाकर अठारह संप्रदाय निर्माण हुए थे इन में भी बोधिसत्व अवधारणा अधिक लोकप्रिय थी। सम्राट अशोक ने भी बोधिसत्वचर्या को महत्व प्रदान किया था। उन्होंने तथागत बुध्द के बोधिसत्वचर्या के प्रतिक स्वरूप श्वेत हाथी का अंकन जगह जगह करवाया था। कालसी, धौली में आज भी इसके प्रमाण मौजूद है। तभी से हाथी को भारतीय, समाज में श्रध्दा का स्थान दिया गया है। शृंगकाल में निर्मित साँची के तोरण तथा भरहूत कि वेदिका में भी हाथी का अंकन बोधिसत्व के रूप में हमें प्राप्त होता है। इससे स्पष्ट होता है कि पालि साहीत्य में वर्णित बोधिसत्व संकल्पना का सामाजिक प्रभाव गहरा था।

सांची, भरहुत, बोधगया आदी स्थलों के बौध्द स्थापत्य अपने प्रारंभिक दशा को दर्शाते है। इसमें भी बोधिसत्व संकल्पना का प्रभाव स्पष्ट रूप से दिखाई देता है। सम्राट अशोक द्वारा निर्मित सांची के स्तुप मे उनके पश्चात निर्मित तोरण बौध्द स्थापत्य कला में अत्यंत महत्वपूर्ण माने गये है। इस स्तूप के उत्तरी तोरण द्वार पर वेस्सन्तर जातक, अलम्बसा जातक, छदन्त जातक आदी उत्कीर्ण है। इसके पूर्वी तोरण द्वार पर सात मानुषी बुध्द, महामाया के स्वप्न दृष्टांत में बोधिसत्व 'हाथी' के रूप में अंकित है। दक्षिणी तोरण द्वार पर छःदन्त जातक, पश्चिमी तोरण पर सात मानुषी, विपरसी बुध्द, छःदन्त जातक, महाकपी जातक, साम जातक आदी जातकों के रूप में बोधिसत्व की जीवनचर्या को प्रदर्शित करने का प्रयास किया गया है। जिससे की सामान्य जन धम्म की ओर आकर्शित हो सके । साँची के स्तुप स्थविरवादी बौध्द परंपरा को प्रदर्शित करतें हैं वे भी बोधिसत्वचर्या से प्रभावित दिखाई देते है। अर्थात स्थविरवादी बौध्द परंपरा में भी, बोधिसत्वचर्या का विशेष प्रभाव दिखाई पडता है इससे यह स्पष्ट है कि पालि साहित्य में प्रदर्शित बोधिसत्वों का सामाजिक प्रभाव बौध्द धर्म के विकास क्रम में स्थविरवादी परंपरा में भी अत्यंत प्रभावशाली था। साँची की स्थापत्य कला शृंगकाल में अधिक विकसित हुई थी। इस समय तक भगवान बुध्द को देवत्व प्राप्त नहीं हूआ था। इस कारण उनका पुजन प्रतिकात्मक रूप में ही होता था। उनके बोधिसत्वचर्या से लेकर महापरीनिर्वाण तक कि अवस्थाओं का विस्तृत वर्णन साँची में प्रतिकात्मक रूप में ही दिखाई पडता है। इनमे जातको कीं प्रधानता बोधिसत्व प्रभाव को दर्शाती है। भरहुत कि तोरणो

तथा वेदिकाओं में भी बोधिसत्व प्रभाव परिलक्षित होता है। साँची के जैसे ही, यहां भी महाकप्पिन जातक का प्रदर्शन अत्यंत प्रभावशाली ढंग से दर्शाया गया है। यहाँ भी वेस्सन्तर जातक, छदन्त जातक के अतिरीक्त अनेक जातक कथाएँ प्रदर्शित है। सरहूत वेदिकां की नक्काशों में दर्शाये जातक कुल तीस से अधिक है। इनमें अधिकतर नामों के साथ उत्कर्ण है। यहाँ की वेदिका के प्रत्येक फलक में बुध्द के जीवन संबंधीत किसी कथानक या ऐतिहासिक घटना को, जातक को चित्रित किया गया है। भरहूत कि विशेषता यह है कि यहाँ जातकों के नाम भी उत्कर्ण है। बोधिसत्व के बौध्द स्थापत्य कला पर प्रभाव का यह प्रारंभिक चरण हमें भरहुत से ज्ञात होता है। इसी प्रकार दक्षिण भारत के अमरावती तथा नागार्जून कोंडा में भी यह साम्यता दिखाई देती है। नागार्जूनकोंडा के अवशेषों में मुख्यतः जातक कथाओं तथा बुध्द के जीवन दृष्यों को दर्शाने वाली कलाकृतीयाँ है । आठ जातक कथाएँ ही यहाँ कि जातक कथाओं के चित्रण का विषय रही है। जीवन के दृष्यों में जन्म से लेकर महापरीनिर्वाण तक की समस्त घटनाओं का विषय के रूप प्रयोग किया है। इससे यहाँ की स्थापत्य कला पर बोधिसत्वचर्या का प्रभाव दिखाई देता है। दक्षिण भारत में भी विभिन्न जगहों पर प्राप्त पुरातात्विक अवशेष बोधिसत्वचर्या का सामाजिक प्रभाव दर्शाती है। साँची भरहूत, बोधगया आदि स्थानों में प्रदर्शित बोधिसत्व जातककथा तथा बुध्दत्व प्राप्ती के पूर्व सिध्दार्थ गौतम की चर्चा के रूप अंकित है। दक्षिण भारत के अमरावती स्तुपों में भी स्थविरवादी परंपरा का विकास दिखाई देता है। इसमें भी बोधिसत्वचर्या के रूप में सिध्दार्थ गौतम की चर्चा कि अपेक्षा विभिन्न जातकों को कम मात्रा में अंकित किया गया है। बोधिसत्व के रूप में हाथी का अंकन अनेक जगह पर दिखाई देता है। यहाँ महामिनिष्क्रमण कि घटनाओं को भी प्रकट किया गया है।

## बोधिसत्व संकल्पना का विकास

बौध्द धम्म के इतिहास में स्थिवरवादी तथा महायानी संप्रदाय बिना संघर्ष के साथ साथ रहा करते थे। इस कारण एक दुसरे कि विचारधारा से वे पुर्णतः अवगत थे। बोधिसत्वचर्या का प्रभाव इसी स्थाविरवादीयों के कारण महायानी परंपरा पर पड़ा था। परिणामस्वरूप महायान में भी बोधिसत्व संकल्पना का आत्याधिक विकास दिखाई देता है। बोधिसत्व संकल्पना के आधारभूत तत्व जो पालि साहित्य मे प्रदर्शित है, उन पारिमताओं को महायानी परंपरा मे भी आधारभूत तत्वों के रूप मे स्वीकार किया गया है। इन पारिमताओं का विकिसत स्वरूप महायान में दिखाई देता है। अधिकतर महायान संस्कृत साहित्य में छः पारिमताओं का ही उल्लेख है। दिव्यावदान, लिलतिवस्तार और सतसाहिस्त्रका प्रज्ञापारिमता में छः पारिमिताओं का ही उल्लेख है। विकास कि अवस्था में दशभूमिक सुत्र में दस परिमिताओं का अंतर्भाव कर दिया गया है। यह परिमिताएँ बोधिसत्वचर्या के प्रधान गुणों के रूप में स्वीकृत है। इन्हिं की आधारशीला पर बोधिसत्व संकल्पना जनमानस मे व्याप्त हो गयी थी।

महायानी परंपरा मे बोधिसत्व आदर्श के विकास की मुख्यतः छः अवस्थायें दिखाई देती हैं।

- 1) प्रथम अवस्था में जब बोधिसत्वों का निर्माण हो रहा था उन का पद बुध्द से निचा था। बोधिसत्व भी इस अवस्था में बुध्द के समान प्रायः दस बल और चार वैशारद से युक्त थे। सर्वप्रथम अवलोकितेश्वर बोधिसत्व का अर्विभाव हुआ। वि यह अवस्था महायान का प्रारंभिक स्वरूप प्रदर्शित करती है, जिसमें बोधिसत्व बुध्द गुणों के आधार से काल्पनिक रूप से निर्माण करना प्रारंभ हुआ।
- 2) दुसरे चरण में अवलोकितेश्वर बाद मंजुश्री बोधिसत्व आये। अवलोकितेश्वर बुध्द की करूणा के प्रतिक थे और मंजुश्री उनकी प्रज्ञा कें विकासिक द्वितीय अवस्था में प्रज्ञा का करूणा से अधिक महत्वपूर्ण स्थान था। इसका अर्थ यह है की मंजूश्री बोधिसत्व का अवलोकितेश्वर से ज्यादा अधिक महत्व बढ गया था। यह द्वितीय अवस्था बोधिसत्व के गुणों का विस्तारीत स्वरूप प्रदर्शित करता है, इस अवस्था में महाकारूणिक तथागत की प्रज्ञा को अधिक से अधिक प्रदर्शित करने का प्रयास किया गया।
- 3) आगे चलकर फिर से करूणा को प्रज्ञा से अधिक उचाँ स्थान मिला यही महायान का प्रकृत विकास था। और उनका मूक संदेश था।

- 4) योग का प्रचार महायान बौध्द धर्म के योगाचार (विज्ञानवाद) संप्रदाय के प्रभाव के परिणाम स्वरूप बढा। इस अवस्था में बोधिसत्व महायोगी कहें गये हैं। इस प्रकार यह दिखाई देता है कि महायान के विकास प्रक्रिया में बौध्द साधना पध्दती का योग के रूप में प्रचार किया जाने लगा।
- 5) पॉचवी अवस्था में दुःखी पुरूषों की सेवा को निर्वाण प्राप्ती से उँचा बताया गया। इस अवस्था में निर्वाण प्राप्ती का लक्ष छोड सेवा को महत्व प्राप्त हुआ।
- 6) छठी अवस्था में अनेक बोधिसत्व उत्पन्न हो चुके थे। मंजूश्री, अवलोकितेश्वर, संमन्तभद्रा, वज्रप्राणी, वज्रगर्भ, क्षितीगर्भ, रत्नगर्भ, और मैत्रेय। इनमें करूणा के प्रतिक अवलोकितेश्वर का स्थान सर्वोच्च निश्चित हा गया। यहीं महायान का अंतिम विकास था। 12 बोधिसत्व चर्या का विकास महायान परपंरा में अत्याधिक हुआ यह इससे स्पष्ट दिखाई देता है। स्थविरवादी पालि परंपरा का अधिक विकसित रूप तथा प्रभाव महायानी परंपरामें दृष्टीगोचर होता है। महायानी परंपरा में वर्णित बोधिसत्व चर्या का तात्विक स्वरूप यह है कि बुध्दत्व प्राप्ती के लिए बोधिसत्व खुद के तथा सारे विश्व को सत्य में प्रतिष्ठीत करने का महाकारुणिक प्रयास करतें है। 13 इससे यह स्पष्ट होता है कि बोधिसत्व विकास की अवस्था में करुणा को ही महाकरुणा में परिवर्तित कर दिया। बोधिसत्व सिध्दांत महायान परंपरा में कल्पना पर आश्रित था। गुणों की अभिव्यक्ती यहाँ काल्पनिक पुरूषों में स्थापित कर दि गयी। इसिलिए समय समय पर विभिन्न गुणों के प्रतिक के रूप में बोधिसत्व के विभिन्न मूर्त रूप दिखाई देते है।

भगवान बुध्द ने महापरिर्वाण के बाद जिस करुणा पूर्ण दृष्टी से संसार का अवलोकन किया था। उसी करुणा को अवलोकितेश्वर बोधिसत्व मे प्रदर्शित किया गया। इसी प्रकार मंजूघोष वाले बुध्द ही मंजूश्री बोधिसत्व के रूप में प्रतिक बध्द हो गये थे। इससे यह स्पष्ट होता है की यह बोधिसत्व जीवन पर व्यक्तित्व के विभिन्न गुणों के प्रतिक मात्र थे। 14 आगे चलकर यहीं गुणों के प्रतिक वास्तविक रूप में समाज को प्रभावित करने लगे । यह बोधिसत्व विकास की अवस्था दर्शाती है जिसमें काल्पनिक बोधिसत्व का चित्रण प्रस्तुत किया गया है। महायानी बोधिसत्वस कल्पना में बोधिसत्व को सर्व प्रथम अपनी अध्यात्मिक प्रगती पर अग्रसर होने के पूर्व बोधिचित्त का उत्पाद करना होता है। उसे तीव्र संकल्प करना होता है कि मैं बोधि प्राप्ती करूगाँ। बोधि प्राप्ती के लिए उसे चित्त को तैयार करना होता है। बोधिचित्तोपादवस्तुतः बोधि प्राप्त करने के लिए संकल्प बल इकटटा करने का ही नाम है। बोधिसत्व प्राणी सोचता है-पंच कषायों में संसार जकडा हुआ है. जीवन क्षय हो रहा है। मनुष्य पाप ग्रस्त है, जगत कष्ट की अवस्था में पड़ा हुआ है, इस प्रकार सोच कर वह करुणा और कृपा कि अपने अंदर वृध्दी करता है। 15 इससे यह स्पष्ट होता है की बोधिसत्व संकल्पना महायानी विकास कम में व्यापक हो गई थी। सामाजिक जीवन पर उसका गहरा प्रभाव परि लक्षीत होता है। यही कारण है की इस बोधिसत्व सिध्दांत को और अधिक विस्तृत स्वरूप प्रदान किया गया। सभी प्राणीयों के कल्याण की भावना को बोधिसत्वों के माध्यम से प्रसारीत किया गया तथा इसका अंकन स्थापत्य कला में प्रचुर मात्रा में किया गया। बोधिसत्व यह प्राथना करते है की "मैं सम्यक सम्बोधी प्राप्त करूँ, सब जीवों का हित करूँ और निर्वाण और बृध्द ज्ञान में स्थित करूँ।"वह कल्याण मित्र की भी खोज करता है जो उसे आध्यात्मिक किठनाई में परामर्श देता है और सहायता करता है। बोधिसत्व तीव्र संकल्प करता हैं– मैं भव से पार होकर दूसरों को भव से पार कराऊँगा, स्वयं मै आष्वत होकर मैं आश्वासन प्राप्त कराऊँगा, स्वंय मुक्त होकर मै दुसरों को मुक्ती दिलाऊँगा।<sup>16</sup> यह विधान स्पष्ट करता है की बोधिसत्व की विकसित अवस्था में सारे संसार के कल्याण की भावना को प्रदर्शित किया गया था। बोधिसत्व करुणा भाव से युक्त हो कर सारे प्राणियों पर करुणा न्यौछावर करतें हुए उनकी मुक्ती की कामना करते है । यह भावना तत्कालिन समाज मे इतनी लोकप्रिय हो गयी थी कि महायानी बौध्द स्थापत्य कला में हर जगह इसका अंकन किया जाने लगा। इस विकास क्रम में अंसख्य बोधिसत्व, देवी देवतांओं की भी कल्पना कर ली गई। महायान के वैपुल्य, पूर्वशैलिय, अपरशैलीय, राजगिरिक और सिध्दार्थक आदि निकायों में बोधिसत्व संकल्पना समान रूप से लोकप्रिय थी। महायान के विकसित स्वरूप वज्रयान , तंत्रयान, सहजयान आदी में भी अंसख्य कल्पित बृध्दों बोधिसत्वों के साथ ही उनकी शक्तीयों के रूप में रक्ततारा, श्रुवेततारा आदी कि कल्पना कर ली गयी। अक्षीभ्य, रत्नसंभव, अमिताभ, अमोघ सिध्दी और वैरोचननामक बृध्दों कि पंचमृर्तिया मान ली गई और उन सभी भिक्षुओं को भविष्य में बुध्द होने कि घोषणा कि गयी थी।<sup>17</sup> यह स्थिती बौध्द धर्म के सामाजिक प्रभाव को दर्शाती है। जिनमें मानिसक शक्तीयों को बोधिसत्व के रूप में स्थापित करने का, उन्हें मुर्त रूप रूप प्रदान करने का प्रयास किया गया। इसी का प्रभाव बौध्द स्थापत्य कला में भी प्रदर्शित होता हैं। पिहली शताब्दी इसवी से लेकर बारहवी शताब्दी के इ. स. प्रांरभ तक जब तक यवन आक्रमणकारीयों द्वारा भारत में बौध्द विहारों तथा उनके साथ ही उनके आवासिक भिक्षुओं का विनाश नहीं कर दिया गया तब तक जीता जागता रहा। पुरातात्विक अन्वेषनों में प्राप्त सामग्रीयों के साक्षों द्वारा हम जानतें हैं कि उक्त समय तक इन विहारों में महायानी बौध्द धर्मावंलबीयों का महत्व था। इनकी संख्या अधिक थी और महायान मुर्तियों तथा उप मुर्तियों का ही निर्माण अधिक होता था । 18) पुरातात्विक साक्षों से इसके प्रमाण हमें आज भी उपलब्ध होते है। भारत के विभिन्न पुरातात्विक स्थलों के उत्खनन से यह बात सत्य प्रतित होती है कि बोधिसत्व संकल्पना का जन मानस पर व्यापक प्रभाव फैला हुआ था।

गुप्त युग के अधिकांश स्तूप पश्चिमोत्तर प्रदेश में निर्मित हुए। इस प्रदेश के स्तुपों कि यह विषेशतः रही की इनका आधार उँचा और वर्गाकार बनाया गया। और उन पर नक्कषी दार इटों के स्तुप निर्मित किये गये। इसके चतुर्दिकगवाक्ष या आलेकाटे गये जिन मे संभवतः बुध्द कि या बौध्द धर्म से संबंधित देवदेवताओ और बांधिसत्वों कि प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित की गयी। वैश्वीध्द स्थापत्य कला कि दृष्टी से यह काल स्वर्णिम युग माना गया है। इस कालखंड में बोधिसत्व संकल्पना का विस्तार हुआ था। गुप्तकाल में ही मथुरा, सारनाथ, पाटलीपुत्र आदि स्थानों में बुध्द और बोधिसत्व कि बहुसंख्यक मुर्तिया निर्माण कि गई पंरतु मथुरा को गुप्तकालीन प्रतिमाओं में सबसे प्राचिन बौध्दगया कि बोधिसत्व कि मुर्ती है। यह मुर्ति महाराज त्रिकमल के शासनकाल के चौसष्ठ वर्ष में निर्मित हुई थी। इसी मथुरा कला में बोधिसत्व कि मुर्ती या निर्माण कि जाने लगी। इस कला का प्रभाव धिरे धिरे सारे भारत में फैल गया। गुप्तकाल के अंतिम चरण में निर्मित सारनाथ में कुछ अन्य प्रकार कि प्रतिमाएँ प्राप्त हुयी। इन प्रतिमाओं में बुध्द के दोनो ओर बोधिसत्व मैत्रेय और अवलोकितेश्वर दर्षाये गये है। मैत्रेय हाथो में अक्षमाला और अमृत घट लिए है। बोधिसत्व अवलोकितेश्वर (पद्मपाणी) के एक हाथ में कमल है और दुसरा हाथ वरदमुद्रा में हैं। सारनाथ में बोधिसत्वों की अलग मुर्तीया भी निर्मित कि गयी है। यहाँ गुप्त युग कि पांचवी शदी में अवलोकीतेश्वर और मैत्रेय कि प्रतिमाएँ बाधिसत्व संकल्पना के व्यवहारिक पक्ष का उजागर करती है।

बौध्द स्थापत्य परंपरा में महायान का प्रभाव गृप्तकाल में अत्याधि कथा। इस समय के विहार लेणी, चैत्य, स्थापत्य कला में बोधिसत्व प्रतिमाओं का गहरा प्रभाव स्पष्ट रूप से दिखाई देता है।महायानी काल में विहार लेणी का प्रचलना बढ़ गया था। गुफाओं मे विहार के केंद्र में बुध्द प्रतिमा होती थी, तथा उस के बगल में बोधिसत्वों की प्रतिमा अंकित कि जाती थी। अंजता, एलोरा , कान्हेरी, आदी जगह की गुफाओं में बोधिसत्वों की प्रतिमाएँ प्रचूर मात्रा मे दिखाई देती है। एलोरा में गुफा कं. 2, 4, 5, 8, 11, 12 यह महायान से संबंधित गुफाएँ है। इनके विहार के केंद्र स्थल में प्रलंब पादासन, तथा धर्मचक मुद्रा में बुध्द प्रतिमा है। बोधिसत्व दोनो पार्श्व में उत्कीर्ण है।22 यह प्रारूप सभी गृहा अलकरण में दिखाई देता है। अजंता तथा बाघ के गुफाओं मे सौंदर्य भित्ती चित्र निर्माण किये गये है। इनमें भी जातक कथा तथा बोधिसत्यों के चित्रों की प्रचुरता दिखाई देती है। चित्रकारिता की शैली में गुप्त युग की विशेषतः यह है कि इस युग में बोधिसत्व के जीवन की घटनाओं तथा जातक ग्रंथो के कथान कों की सुंदरता तथा सजिवता से चित्रित किया जाता था 🏻 इन गुफाओं के चित्र समाज जीवन को प्रभावित करने में सफल हुए थे। इसी कारण भित्ती चित्रों का विस्तार इन गुफाओं में हमें दिखाई देता है। अजंता के चित्रों में मैत्री, करुणा प्रेम, कोध, लज्जा, हर्ष, उत्साह, चिंता घुणा आदी विविध प्रकार के भाव पदमपाणी, अवलोकीतेश्वर, शांत तपस्वी और राजपरिवार से लेकर क्रुरव्याघ्र, निर्दयी, वधिक, साध वेशधारी, धुर्त शिकारी, नर्तक, गायक सुंदर, वस्त्रा भरणो से अंलकृत रमणीय और सभी प्रकार के मनुष्य समाधी मग्न बुध्दों से लेकर प्रणय किंडा में रत दम्पति और शुगार में संलग्न स्त्रीयों तक समस्त मानवी जीवन के कार्यकलाप अंकीत है। इससे तत्कालीन जीवन का सजीव चित्र अंकित होता है। अ इससे यह स्पष्ट होता है कि सामाजिक जीवन में बोधिसत्वों का अस्तित्व स्वीकार किया गया था। इसलिए सामान्य जीवन के साथ बोधिसत्वों को जोडकर उन्हें भी चित्रित किया गया था।

अजंता कि चित्रकारीता में भी बोधिसत्वों का प्रभाव स्पष्ट रूप से दिखाई देता है। अजंता की गुफाओं में प्रवेश द्वार के सामनें गर्भगृह में धर्मचकपरिवर्तन मुद्रामें आसीन बुध्द की महाकाय प्रतिमा उत्कीर्ण है। मुर्ती के पार्श्व में दो चामरधारी बोधिसत्व हैं।<sup>25</sup> यहाँ के गर्भगृह के प्रदक्षिणापथ की पिछली दीवार पर अत्यंत कलापूर्ण ढंग से बोधिसत्व की मूर्ती चित्रित है, जिसके हाथ में पूष्प है, उनके बायी और संभवतः उनकी पत्नी खडी है। दायी ओर दूसरे बोधिसत्व है जो एक व्यक्ती के सहारे झुके है। दोनों पार्श्व में एक राजा बोधिसत्वो को पूष्प भेंट कर रहा है। मंदीर के द्वारो के साथ दो बोधिसत्व खडे हैं यहाँ दीवारों पर कई जातक अच्छे ढंग से चित्रित है। जिसमें सीवीजातक, शखंपालजातक, महाजनकजातक, चम्पेटय जातक आदी का चित्रण भी मिलता है। यहाँ की गुहा संख्या दो में विभिन्न प्रकार के अंलकरणो के साथ बृध्द प्रतिमा उत्किर्ण है। पार्श्व में चामरधारी बोधिसत्व है। इसी गुफा में तीन महाकाय बोधिसत्व भी चित्रित है। इसमें शांतीजातक, हंसजातक आदी जातक कथाएँ बोधिसत्व प्रभाव को दर्शाती है। यहाँ की गुफा क. 17 में भी विहार के मंडप की दिवारों पर बहुत सारे जातक कथाओं का चित्रण है। जिसमें छदन्तं जातक , महाकपिजातक, वेस्सन्तरजातक , मातुपोषकजातक, महिषजातक, सुतसोमजातक, मच्छजातक, सरभिगजातक , रूरू जातक, निग्रोधिमगजातक आदि जातकों को चित्रित किया गया है। अंजंता के चैत्य मंडप संख्या दस में भी चित्रों के रूप में जातक कथाएँ चित्रित है। इसमे सामजातक, छदन्तजातक आदी प्रमुख है। कान्हेरी गुफा की संख्या 90 बाहरी दिवार पर भी बृध्द की अनेक प्रतिमाएँ खोदी गयी थी। सुखासन स्थिती में बृध्द प्रतिमा के दोनो पार्श्व में बोधिसत्व की खडी मूर्तिया दिख पडती है।28 इस प्रकार बौध्द स्थापत्य कला में भारत के विभिन्न परिक्षेत्र में बोधिसत्वों का प्रभाव स्पष्ट रूप से दिखाई पडता है। बोधिसत्व संकल्पना का यह सामाजिक प्रभाव केवल भारत तक ही सिमित नहीं था। अपितु भारत के बाहर विदेशों में भी इसका प्रभाव दिखायी देता है। जावा कें बारोबुदर विश्वविख्यात बौध्द मंदीर में बृध्द, बोधिसत्व, पदपाणी, मैत्रेय और देवी देवताओं की विशाल कलात्मक पाषांण प्रतिमाएँ निर्मित की गयी।<sup>27</sup> इसी प्रकार चीन, व्हिएतनाम, कोरिया, लददाख, मंगोलिया आदी देशों में भी बडे पैमाने पर बोधिसत्व संकल्पना का प्रभाव दिखायी देता है।

भारत में कश्मीर से लेकर दक्षिण भारत तक तथा पश्चिम भारत से लेकर पूर्व भारत तक के सभी क्षेत्रों में बोधिसत्व अवधारणा का जो यह सामाजिक प्रभाव विभिन्न कालखंडों में दिखायी देता है। उनका मूल स्वरूप पालि साहित्य में प्रदर्शित है। इसिलए बोधिसत्व संकल्पना का मूल उगमस्थान पालि साहित्य को ही माना गया है। यह संकल्पना सामाजिक जीवन को नैतिक आदर्श से प्रभावित करती आ रही है। इसिलए जनमानस में इसका प्रभाव गहराथा। भारतीय समाज के नैतिक सदाचरण के लिए आदर्श रूप में यह बोधिसत्व संकल्पना महत्वपूर्ण साबीत होती है। इस प्रकार देखते है कि पालि साहीत्य सें वर्णित बोधिसत्व संकल्पना का सामाजिक प्रभाव कई शतकों तक भारत के जनमानस में व्याप्त रहा। आदर्श सामाजिक जीवन के लिए यह संकल्पना वर्तमान स्थिती में भी उतनी ही महत्वपूर्ण तथा प्रासंगिक है।

#### संदर्भः

- 1) धम्मपद, (२१. पिकण्णकवग्गो) विपस्सना विशोधन विन्यास, इगतपूरी, गाथा क्रं. २९७७, पृ.५०
- 2) पालि साहित्य का इतिहास, डॉ. भरतसिंह उपाध्याय, हिंदी साहीत्य सम्मेलन प्रयाग, इलाहबाद, 2000 प्. 336
- 3) बौध्द दर्शन तथा अन्य भारतीय दर्शन, डॉ. भरतसिंह उपाध्याय, मोतीलाल बनारसीदास पब्लीशर्स, दिल्ली, 1996, पृ. 618
- 4) पालि साहित्य का इतिहास, डॉ. भरतसिंह उपाध्याय, पृ. क्रं. 336, 337
- 5) माज्झिमनिकाय, भयभेरवसुत्त, विपस्सना विशोधन विन्यास, इगतपूरी, पृ.22
- 6) बौध्द दर्शन तथा अन्य भारतीय दर्शन, डॉ. भरतसिंह उपाध्याय, पृ. 617
- 7) बौध्द तिर्थस्थल, डॉ. प्रियसेन सिंह, दिल्ली, 1993, पु. 77
- 8) वही, पृ. 85
- 9) बौध्द दर्शन तथा अन्य भारतीय दर्शन, डॉ. भरतसिंह उपाध्याय, 1996 पृ. 619
- 10) वही, पृ. 617
- 11) वही
- 12) वही.

- बौध्द दर्शन तथा अन्य भारतीय दर्शन, डॉ. भरतसिंह उपाध्याय, 1996, पृ. 618 13)
- 14)
- 15) वही, पृ. ६१९
- वही 16)
- भारत में बौध्द निकायों का इतिहास, नारायण श्रीवास्तव, किशोर विद्यानिकेतन वाराणसी, 1981 पृ. 124 17)
- 18)
- प्राचीन भारतीय संस्कृती, बी. एन. लुनिया, आग्रा, 1970, पृ. 534 19)
- वही, पृ. 538 20)
- 21) वही, पृ . 540
- प्राचीन भारतीय स्तुप, गुहा एवं मंदीर, डॉ वासुदेव उपाध्याय, बिहार हिंदी ग्रंथ अकादमी, पटना, 1972 पृ . 148 प्राचीन भारतीय संस्कृती, डॉ. बी. एन. लुनीया, पृ . 546
- 23)
- प्राचीन भारतीय स्तुप, गुहा एवं मंदीर, डॉ वासुदेव उपाध्याय, पृ . 154 25)
- प्राचीन भारतीय संस्कृती, डॉ. बी. एन. लुनीया, पृ . 691

प्रा. सरोज चौधरी (वाणी)

पालि प्राकृत विभाग रा तु म. नागपूर विद्यापीठ

डॉ. प्रा. निरज ग. बोधी

विभागप्रमुख, पालि प्राकृत विभाग रा तु म. नागपूर विद्यापीठ

# अमर्त्य सेन, जॉन रॉल्स एवं रॉबर्ट नॉजिक के नीति एवं न्याय के सिध्दांत की समालोचना

उमेश चंद्र दीक्षित

## सार (Abstract)

जॉन रॉल्स उदार परंपरा में एक अमेरिकी राजनीतिक दार्शनिक थे, जिनके न्याय के सिद्धांत के कारण आधुनिक काल में राजनीतिक दर्शन में पुनरुद्धार हुआ। उनके प्रसिद्ध कार्य में,न्याय का सिद्धांत में उन्होंने कहा कि एक अच्छे समाज को कई गुणों की विशेषता है। न्याय है एक अच्छे समाज का पहला गुण है। हालांकि राजनीति विज्ञान में रॉल्स के सिद्धांत को विचार के विभिन्न स्कूलों द्वारा आलोचना की गई है। यह पत्र रॉल्स का सिद्धांत के विश्लेषण का प्रयास करता है।

रॉबर्ट नोज़िक हावर्ड यूनिवर्सिटी के प्रोफेसर हैं, जो सबसे प्रभावशाली राजनीतिक दार्शनिकों में से एक है । उनकी पहली और सबसे चर्चित पुस्तक है—"अनार्की स्टेट और यूटोपिया" जिसका अर्थ है—विश्लेषणात्मक स्कूल में दर्शन । जिसमें सामाजिक और राजनीतिक के अनुशासन का पुनरुद्धार किया। जिसमें उन्होंने आने न्याय सिद्धान्त की स्प्ट करते हुए इसे सामान्य वर्ग के अधिकार से जोड़ा है जिसमें स्वामित्व संपत्ति का अधिकार, हस्तांतरण का सिद्धांत दिया

\*अमर्त्य सेन, "नोबेल पुरस्कार विजेता" की अवधारणा —"द आइडिया ऑफ़ जिस्टिस" है। उनकी पुस्तक न केवल एक विस्तार है, बिल्क जॉन रॉल्स के सिद्धांत की एक आलोचना भी है वह नीती और न्याय के बारे में बात करता है, पूर्वर्द्ध सिर्फ नियमों से संबंधित है, जबिक, उत्तरार्द्ध बोध के लिए संदर्भित करता है। नीती एक अमूर्त अभ्यास है, यदि इसे पूरी तरह से लागू किया जाता है, तो इसका परिणाम होगा— अधिकतम जन कल्याण और न्याय। न्याय, दूसरे हाथ के कानून और नियम प्रवर्तन से संबंधित है। न्याय की अवधारणा पर बहुत व्यापक तरीके से चर्चा की गई है प्रो. सेन का उद्देश्य यह स्पष्ट करना है कि हम न्याय और अन्याय को दूर करने के बजाय, प्रकृति के प्रस्तावों की पेशकश कर संपूर्ण न्याय के सवालों के समाधान के लिए कैसे आगे बढ़ सकते हैं"। प्रोफेसर सेन के अनुसार, रॉल्स का 'आदर्श के महत्व पर जोर सिद्धांत', जो सार्वभौमिक है और हर जगह लागू होता है, यह संदिग्ध है।

#### \*प्रस्तावना (Introduction)

न्याय की अवधारणा अभी तक, सबसे जिटल, गूढ़ और अभेद्य, अवधारणाओं में से एक रही है, जो विद्वानों की बहुत अधिक स्याही खपत करती है। न्याय अस्पष्ट शब्द है, बाइबल में भी न्याय को एक सामान्य गुण माना गया है, लेकिन वहाँ यह अस्पष्ट अवधारणा है, कि सभी मूल्य सामान्य और मानक अस्पष्ट हैं। प्लेटो की अवधारणा ने प्रक्रियात्मक पहलू के बजाय मूल न्याय के संबंध में अधिक जोर दिया। मार्क्स ने न्याय को एक दिखावा माना, एक मुखौटा जो पूंजीवादी शोषण सुविधा देता है। कुछ लोग मानते हैं कि न्याय समानता है, लेकिन समानता समान रूप से एक विक्षिप्त अवधारणा है यह एक सापेक्ष अवधारणा है, जो मेरे लिए समानता की धारणा हो सकती है, एक मजदूरी के बराबर नहीं हो सकती है,

इसलिए, दूसरे के लिए न्याय के मानकों को स्थापित करना उचित नहीं होगा। लेकिन इस प्रकार का तुलनात्मक दृष्टिकोण बहुत आवश्यक है जब यह सवाल न्याय की उन्नित, तुलना करने की प्रक्रिया के रूप में आता है, बहस के लिए जगह बनाती है,जिससे कई मतों को एकपक्षीय और एकध्रुवीय व्याख्या से स्वीकार किया जा सके और इस प्रकार न्याय की अवधारणा को रोका जा सके।

हॉब्स, लॉक और रूसो द्वारा प्रस्तावित मुख्य रूप से एक समाज के लिए संस्थागत व्यवस्था पर सामाजिक अनुबंध सिद्धांत के रूप में केंद्रित है। यह दृष्टिकोण, जिसे 'ट्रान्सेंडैंटल संस्थागतवाद' कहा जा सकता है, दो अलग—अलग विशेषताएं है— सबसे पहले, यह न्याय के सापेक्ष तुलना पर अपना ध्यान केंद्रित करता है और अन्याय के बजाय पूर्ण न्याय के रूप में पहचान करता है। दूसरे, पूर्णता की खोज में, पारलौकिक संस्थागतवाद मुख्य रूप से संस्थानों को वास्तविक रूप से केंद्रित करने के बजाय सही समाज जो अंततः उमरेंगे, प्राप्त करने पर ध्यान केंद्रित करता है।

हम देख सकते हैं कि न्याय एक सक्रिय प्रक्रिया है, एक निर्णायक प्रक्रिया है जो किसी एक व्यक्ति को, अन्याय का अनुभव करके, अन्याय को कम करना या कम से कम उस अन्याय के तरीकों को कम करने में मदद करती है प्यह वही तर्क है जो अमर्त्य सेन ने बनाया है, तर्कों के दिल में निहित है। उन्होंने रॉल्सियन की अवधारणा का विरोध किया। रॉल्स एक नए सामाजिक अनुबंध सिद्धांत"न्याय का सिद्धांत का प्रस्ताव करके न्याय की धारणा को जन्म दिया फेंद्रीय विषय के रूप में स्वतंत्रता, समानता और अवसर को अधिकतम करने के संदर्भ में 'निष्पक्षता' के आलोक में सेन का तर्क है कि रॉल्स से जुड़ी न्याय की मूल समस्या की अवधारणा आवश्यकता पर भी निर्भर है।

∗ न्याय के सिद्धांत संक्षेप में −(THEORIES OF JUSTICE)−

जॉन रॉल्स ने अपने प्रसिद्ध कार्य 'ए थ्योरी ऑफ़ जिस्टिस' में कहा कि एक अच्छा समाज कई गुणों की विशेषता है। न्याय एक अच्छे समाज का पहला गुण है। दूसरे शब्दों में, न्याय आवश्यक है लेकिन एक अच्छे समाज की पर्याप्त स्थिति नहीं है। जो कि न्याय का तर्क देते हैं सामाजिक उन्नित और प्रगित के रास्ते में आने की अनुमित नहीं दी जानी चाहिए

रॉबर्ट नोज़िक पात्रता सिद्धांत को प्रतिपादित किया जो कि मुख्य रूप से लोगों के अधिकारों का सम्मान करने से संबंधित है, खासकर, उनके संपत्ति के अधिकार और स्व— स्वामित्व के अधिकार पर। न्याय के पात्रता सिद्धांत में तीन विचार शामिल हैं; 1-अधिग्रहण में न्याय, 2-न्याय में स्थानांतरण, और 3-अन्याय का सुधार

रॉल्स ने न्याय के अपने विचारों को निष्पक्षता के रूप में व्यक्त किया:-

□पहला सिद्धांत : प्रत्येक व्यक्ति के पास समान बुनियादी स्वतंत्रता की पूरी तरह से पर्याप्त योजना के लिए एक ही अनिश्चित दावा है,जो योजना सभी के लिए स्वतंत्रता की समान योजना के अनुकूल है;

□□दूसरा चरण : सामाजिक और आर्थिक असमानताएं दो स्थितियों को संतुष्ट करती हैं:--

• उन्हें अवसर, समानता की शर्तों के तहत सभी लाइनों और पदों के लिए संलग्न किया जाना

रॉल्स के न्याय के मूल सिद्धांत सामान्यीकृत छोरों को सूरक्षित करने के सामान्य साधन हैं। यह मुख्य रूप से धन के वितरण के पहलू से संबंधित है। अगर अज्ञानता के घूंघट के पीछे लोगों को इस सवाल का सामना करना पड़ता है कि क्या वे उपयोगितावादी सिद्धांत को स्वीकार करेंगे, जवाब एक निश्चित नहीं होगा, क्योंकि किसी के भी घूंघट के नीचे अज्ञानता का पर्दा उठने के बाद अज्ञानता को गरिमा के साथ माना जाएगा। वह जीवन के अधिकार, स्वतंत्रता, चेतना और धर्म की स्वतंत्रता जैसे बुनियादी स्वतंत्रता को निर्धारित करना होगा, और ये इसी तरह की बुनियादी स्वतंत्रताएं अल्पसंख्यक के सदस्य द्वारा समुदाय के रूप में अच्छी तरह से मांग की जाएगी, वह बहुसंख्यकों द्वारा उत्पीड़ित अल्पसंख्यक के एक सदस्य को समाप्त करने का मौका नहीं लेगा। यह रोंव्ल्स की 'लिबर्टी सिद्धांत' से हमें लाता है। रॉल्स ने अपनी पुस्तक' पॉलिटिकल लिबरलिज्म' में इस सिद्धांत को एक"राजनीतिक स्वतंत्रता के उचित मृल्य की गारंटी" रूप में शामिल किया है। राजनीतिक स्वतंत्रता के उचित मूल्य की आवश्यकता है कि "नागरिकों को समान रूप से उपहार और प्रेरित किया जाता है। सरकार की नीति और उनके आर्थिक के बावजूद प्राधिकरण के पदों को प्राप्त करना,सामाजिक वर्ग लगभग प्रभावित करने का एक समान मौका होता है। इस प्रकार राजनीतिक प्रक्रिया जो समानता के सिद्धांत के अनुरूप है, में यह सूनिश्चित करना कि एक सामाजिक समूह के सदस्य इसमें भाग लेने में सक्षम हैं। अब 'दूसरे सिद्धात' पर आते हैं, जो प्रस्तावित करता है कि सामाजिक और आर्थिक असमानताओं को व्यवस्थित किया जाना चाहिए ताकि सबसे कम सुविधा वाले व्यक्तियों के सबसे बड़े लाभ के लिए हो, जिसे 'अंतर सिद्धांत' के रूप में भी जाना जाता है। अवसर की निष्पक्ष समानता यह सुनिश्चित करती है कि व्यक्ति, उसकी सामाजिक पृष्ठभूमि, जातीयता, सेक्स (gender) की परवाह किए बिना "कार्यालय और स्थान" खुले रहें। सामती अभिजात वर्ग रॉल्स के विचार को खारिज कर देता इसका तात्पर्य है कि बुनियादी स्वतंत्रता की समानता और राजनीतिक स्वतंत्रता के उचित मूल्य सहित अधिकारों को अन्य विचार द्वारा अधिग्रहित नहीं किया जाना है।

नोजिक, रॉल्स को चुनौती देता है कि एक व्यक्ति की बंदोबस्ती नैतिक रूप से मनमानी है उनका दृष्टिकोण है कि हम किसी भी चीज़ के हकदार हो सकते हैं। इस प्रकार एक व्यक्ति अपनी प्रतिभा का हकदार हो सकता है परन्तु उनके योग्य नहीं। संपत्ति का लोगों के साथ न्याय जब एक सिद्धांत से देखा जाता है तो इसके तीन पहलू होते हैं, जो हैं:—

- (ए) अधिग्रहण में न्याय का एक सिद्धांत— जिसमें प्रारंभिक है—जोत का अधिग्रहण। यह कैसे लोगों को पहले का लेखा है यह खुद की संपत्ति के लिए था, कि किस प्रकार की चीजें आयोजित की जा सकती हैं।
- (ख) हस्तांतरण में न्याय का सिद्धांत है–जिसमे स्वैच्छिक रप सेएक व्यक्ति दूसरे से विनिमय और उपहार रुप मे अधिग्रहण कर सकते हैं।
- (ब) अन्याय पर लगाम लगाने का एक सिद्धांत है— ऐसे के साथ सौदा करना है जिन्हें अनुचित तरीके से अधिग्रहित या ट्रांसफ़र किया गया हो चाहे कितने पीड़ितों को मुआवजा दिया जा सकता है, कैसे लंबे समय से किए गए परिवर्तन या अन्याय के साथ सौदा किया गया हो।

## ∗निष्कर्ष (Conclusion)–

विश्लेषण करने पर, रॉल्स के सिद्धांत की विविध आलोचनाओं के दुरुपयोग पर आधारित लगता है उनके सिद्धांत की व्याख्या। वास्तव में रॉल्स ने न्याय के विभिन्न मूल्य प्रणालियों को नियंत्रित करने का प्रयास किया है, इन मूल्य प्रणालियों के कुछ सिद्धांतों को एक दूसरे के साथ स्पष्ट रूप से माना जाता है। वास्तव में रॉल्स का सिद्धांत न्याय के अभिसरण का प्रतिनिधित्व करता है—स्वतंत्रतावाद, समानतावाद और समानतावादवाद।

नोजिक का सिद्धांत तीन सिद्धान्तों पर आधारित है—नोजिक ने इस दावे को सामने रखा कि,व्यक्ति को सिद्धांत के अनुसार इसका हकदार होना चाहिए जो हैं—अधिग्रहण में न्याय, हस्तांतरण में न्याय का सिद्धांत, या सुधार का सिद्धांत। हालाँकि, वह हमें नहीं बताता कि ये क्या हैं जो वास्तव में सिद्धांतों से मिलकर बनता है। नतीजतन यदि यह अधिक पूर्ण होता तो मूल्य हो सकता था इसके बजाय अधिग्रहण में न्याय का एक मूल सिद्धांत,जो नोजिक प्रदान करता है वह हमें लोके के संपत्ति के सिद्धांत को संदर्भित करता है।

सेन का काम हालांकि पूर्ण न्याय की धारणा की आलोचना करता है और इसे हटाने की वकालत करता है। पूर्ण न्याय की तलाश एक अस्वीकार्य पूर्णता की आकांक्षा है लेकिन समस्या यह है कि अन्याय के कई प्रशंसनीय मामले ज्यादा जिंटल हैं। अगर हम लैंगिक असमानता के जिंटल प्रश्न को देखते हैं, तो हम प्राप्त कर सकते हैं वास्तव में अन्याय क्या है, इस बारे में परस्पर राय विरोधी व भिन्न हो सकती है, क्या लिंग के साथ अन्याय माना जाना चाहिए। आज सवाल आ रहे हैं कि समाज से पहले पुरुषों को भी मिहलाओं की लाइन पर प्रोत्साहन दिया जाना चाहिए या नहीं? पुरुषों में बाल पालन और घरेलू देखभाल में उनका श्रम भी शामिल है, पितृत्व अवकाश की अवधारणा होनी चाहिए? कुछ लोगों को लगता है कि पुरुषों और मिहलाओं के बीच में अवसर में समानता सुनिश्चित करने के लिए, कानूनी बाधा को हटा दिया जाना चाहिए। पुरुष और मिहलाएं दोनों का कारण हो सकता है कि उनके साथ अन्याय हो रहा है,इन सवालों का जवाब देना बहुत मुश्किल है । बात वहीं की है जब कोई व्यक्ति यह पता नहीं लगा सकता है कि किसी श्रेष्ठ से अधिक, और स्थिति को प्रतिबिंबित करने के लिए क्या कदम है। ऐसे समय होते हैं जब हमें अपने निर्णयों के बारे में लंगर डालने के लिए मोना लिसा, पिकासो और डाली की आवश्यकता होती है। मौजूदा समाज के सामने सिर्फ समाज की दृष्टि एक तरह की है, एक महान समाज जिसे पूरा करने की आकांक्षा करनी चाहिए, उसका पीछा करना जरूरी नहीं है कि वास्तविकता में दृष्टि आये लेकिन कम से कम यह उस दृष्टि के कुछ सिद्धांतों को पूरा करता है।

हालांकि, रॉल्स और अमर्त्य सेन दोनों एक ही रास्ते पर चल रहे हैं और उनके पास इस संबंध में राय कि उपयोगितावाद या प्रणाली की एक अवधारणा समान हैं जो केवल बहुमत का कल्याण या सबसे बड़ी संख्या की खुशी बढ़ावा देती है,सही नहीं है। सेन पुराने मत्स्य न्या य की एक सादृश्य का उपयोग करता है मछलियों के बारे में हिंदू न्यायशास्त्र, जहां बड़ा मछली छोटी मछली को खा जाती है, जो आज मौजूद अस्तित्ववादी सिद्धांत के समान है,और यह भी नहीं कहा जा सकता है कि मुक्त हो। यह निष्कर्ष निकालना कठिन है कि क्या रॉल्स का 'कॉन्सेप्ट ऑफ जस्टिस' बेहतर है या सेन का 'आइडिया ऑफ'

न्याय 'और इस बारे में चर्चा करने के लिए एक अच्छा बिंदु नहीं होगा। हालांकि सेन का 'आइडिया ऑफ जिस्टिस' एक तरह से पूरा होता है और रॉल्स के न्याय कॉन्सेप्ट को आगे बढ़ाता है'। तो, सेन के प्रयास को रॉल्स की अवधारणा के खांचे को एक वैकल्पिक दृश्य के रूप में देखा जाना चाहिए।

रॉल्स विशेष रूप से एक बहुलवादी या बहुसाँस्कृतिक सामाजिक वातावरण में राजनीतिक स्थिरता के आश्वासन की समस्या से चिंतित लगता है। रॉल्स इस वर्तमान पूर्वाग्रह को जन्म देता है और उसका नया न्याय का सिद्धांत—अपनी दूसरी पुस्तक, पॉलिटिकल लिबरलिज्म में इसका सबसे पूर्ण विस्तार है।

हमने देखा है कि नोज़िक पात्रता सिद्धांत पूरी तरह से समस्याग्रस्त नहीं है, लेकिन राजकोषीय में मुआवजा और सकारात्मक कार्रवाई उपयोगी है। कुल मिलाकर, हक के सिद्धांत को इसके द्वारा आगे रखा गया है रॉबर्ट नोज़िक एक कानून की तरह जिसमें एक परिभाषित है, अधूरा महसूस करता है, लेकिन इसे देने के लिए इसके अंदर वास्तविक कानूनी विवाद नहीं है,वास्तविक अर्थ ये समझ में नहीं आया, नोज़िक के सिद्धांत ने खुशी दी है ऐसे कई लोग हैं जिनका राजनीतिक पद निश्चित रूप से दाईं ओर है कि उनकी किताब से प्रेरित अधिकांश साहित्य आलोचनात्मक रहा है।ऐसा लगता है कि राजनीतिक लेखक प्रतिक्रिया की आवश्यकता के लिए पर्याप्त रूप से महत्वपूर्ण होने के लिए नोजिक के तर्कों को पर्याप्त रूप से देखते हैं।

## संदर्भ (References)

- 1 अमर्त्य सेन, द आइंडिया ऑफ़ जस्टिस 6 (पेंगुइन बुक लिमिटेड, 2010)
- 2 वीआर कृष्णा अय्यर, सामाजिक न्याय— सूर्यास्त या सूर्य भोर 28 (पूर्वी पुस्तक कं, लखनऊ 1987)। राजनीतिक विचारक सुकरात से लेकर वर्तमान तक, डेविड बाउचर और पॉल केली द्वारा साझा, (2009) ऑक्सफोर्ड यूनिवर्सिटी प्रेस
- 3 पश्चिमी राजनीतिक विचार, ओ पी गौबा, (२०११) लक्ष्मी प्रकाशन दर्शन,
- 4 एन डी एड (कैलिफोर्निया, मेफील्ड प्रकाशन कंपनी,1995), पी.385
- 5 नोज़िक, आर। अनाकी स्टेट और यूटोपिया (न्यूयॉर्क, बेर्सिक बुक्स,1974)
- 6 लोके, जे। सेकंड ट्रीटमेंट ऑन गवर्नमेंट, बै 5 मब.46 (27)
- 7 ड्वर्टिन, आर। ब्रायन मैगे में, विचारों के पुरुषः कुछ रचनाकारों केसमकालीन दर्शन (लंदनः ब्रिटिश ब्रॉडकास्टिंग)निगम), 1978। डेविड एल। मिल्स (एड।), vIII इंटरनेशनल एनसाइक्लोपीडिया ऑफ द सोशल साइंसेज (मैकमिलन कं, एनवाई, 1968)।
- 8 इबिडें,रोनाल्ड कमांडर, "मार्क्स की अवधारणा न्याय और यूरोपीय राजनीतिक विचार में दो परंपरा" 108 रेमंड वॅक्स, अंडरस्टैंडिंग ज्यूरिसप्रुडेंस 222 (ऑक्सफोर्ड यूनिवर्सिटी प्रेस, न्यूयॉर्क, 2 एन डी एडन, 2009)।
- 9 जॉन रॉल्स, राजनीतिक उदारवाद 358 (कोलंबिया यूनिवर्सिटी प्रेस, न्यूयॉर्क, 1993)।
- 10 अर्नेसन, रिचर्ड, "अवसर की समानता" दर्शन के मानक विश्वकोश (ग्रीष्मकालीन 2015)

मकद ।), एडवर्ड एन। ज़ाल्टा (सं।), पर उपलब्ध : http%//plato-stanford-edu/archives/summer 2015/ प्रविष्टियाँ / बराबर 21 डेबरा सैटज़, "अमर्त्य सेन का न्याय का आदर्शः क्या दृष्टिकोण, कौन सी क्षमताएँ 43 रटगर्स लॉ जर्नल 277 (2012)।

> उमेश चंद्र दीक्षित अनुप्रयुक्त दर्शनशास्त्र विभाग महात्मा ज्योतिबा फुले रुहेलखंड विश्वविद्यालय परिसर बरेली (उत्तर प्रदेश)

## वेसालि : पालि तिपिटक साहित्य में संदर्भित पुरातत्वीय अवशेष *जॅ. रोज्ञा मेश्राम*

"वेसातीयं विहरति" यह संदर्भ पालि तिपिटक साहित्य में प्राप्त होता हैं। बुद्ध ने अपने महत्वपूर्ण उपदेश वेसालि में दिये हैं। वेसालि की प्राचीनता कीतनी महत्वपूर्ण हैं इसके संदर्भ पालि तिपिटक के अध्ययन से प्राप्त होते हैं। आज वेसालि दुर्लक्षित स्थान हैं। भारतीय पुरातत्वीय विभाग की ओर से और स्थानीय लोगोकीं और से भी। परंतु पालि तिपिटक साहित्य कहता है की, बुद्ध काल में वेसालि कीतनी सुंदर, महत्वपूर्ण और आकार सेभी बड़ी थी। क्युकी वह वज्जी गणतंत्र की राजधानी थी। बुद्ध काल में उत्तर भारत की जो प्रधान पांच राजशक्तीयां थी— अवन्ती, वत्स, कोसल, मगध और वज्जी, इनमें से वज्जी भी एक राजशक्ती थी। वज्जीदेश की शासक क्षत्रिय जाति का नाम लिच्छवि था। और इसकी राजधानी "वेसालि" थी। वज्जी ऐतिहासिक काल का एक महान शक्तीशाली गणतंत्र था।

## वेसालि का ऐतिहासिक महत्त्व

पालि तिपिटक साहित्य बुद्ध उपदेशों को जानने के लिये, समझने के लिये महत्वपुर्ण हैं। इसी प्रकार बुद्ध ने अपने उपदेशों को कहां कहां दिये हैं, उन स्थलों क भी वर्णन पालि साहित्य में आया हैं। बुद्ध काल में उन जगहों का महत्व कितना था यह भी पता चलता हैं। जो कभी राजधानी हुआ करती थी, आज उसकी दशा एक अच्छे गावं की तरह भी नहीं हैं। उसकी वैभवता को नष्ट कर दिया गया हैं। वैसाली में अंबपालिवन, वेळुवगामक कुटागारसाला, उपट्ठानसाला अर्थात धम्मसभा मंडप थे। दीघनिकाय¹ के महापरिनिब्बाण सुत्त में वेसालि की रमणीयता का वर्णन करते हुये बुद्ध ने उद्देनचेतिय, गोतमक चेतिय, सत्तम्बचेतिय, बहुपुत्त चेतिय, सारंदद चेतिय, चापाल चेतिय का उल्लेख किया हैं। बुद्ध ने इन चेतिय में वास कर रुद्धिपाद का अभ्यास किया हैं। वेसालि में बुद्ध ने अनेक सुत्तों का उदेश दिया हैं। पालि तिपिटक के अध्ययन सें यह बात स्पष्ट होती हैं। दिघनिकाय के महालिसुत्त, पाथिकसुत्त का उपदेश वेसालि में दिया गया हैं। दीघनिकायका महापरिनिब्बाणसुत्त जो बुद्ध के अंतिम जीवन का वर्णन बताता हैं। इस सुत्त में बुद्ध ने वेसालि की रमणीयता का उल्लेख किया है और सभी चेतिय पर वास कर उन्होंने द्धिपाद का अभ्यास किया हैं, यह बताया हैं। वेसाली के अम्बपाली वन में विहार और वेळुवगामक में आखरी वर्षावास भी किया हैं। महापरिनिब्बाण सुत्त वेसालि की महत्ता दर्शाता हैं।

पालि तिपिटक का दुसरा निकाय मिज्झमिनकाय<sup>2</sup> हैं। इस निकाय के महासींहनाद सुत्त, अट्टकनागर सुत्त, तेविज्जवच्छ सुत्त और सुनक्खत्त सुत्त का उपदेश बुद्ध ने वेसालि में दिया हैं। महासीहनाद सुत्त से पत्ता चलता हैं की वेसालि नगर के पश्चिम में वनभूमि थी जिसमें बुद्ध विहार करते थें।

तिसरा निकाय संयुत्त निकाय<sup>3</sup> में भी अनेक सुत्तों का समावेश हैं, जो वेसालि में दिये गये हैं। जैसे— पठमपज्जुन्नधीतुसुत्तं, दुतियपज्जुन्नधीतुसुत्तं, छपुरसायतन सुत्त, विज्जिपुत्तसुत्तं, महालिसुत्त, कलिङ्सुत्ता, विसाखसुत्त, अनुराधसुत्त, वेसातीसुत्त, पठमगेलञ्ञसुत्त, दुतियगेलञ्ञशुत्त, अम्बपालिसुत्त, गिलानसुत्त, चेतियसुत्त, नन्दकलिच्छविसुत्त, वालसुत्त, इन सुत्तों का उपदेश बुद्ध ने वेसालि के अनेक जगहों पर दिया हैं। कुछ संयुत्त के वग्गों के सुत्त पुनह भी निकाय में दिये गये हैं।

चौथा निकाय अंगुत्तरनिकाय⁴ हैं। जिसके निगण्ठसुत्तं, विज्जिपुत्तसुत्तं, गोतमक चोतिय सुत्तं, भिह्रयसुत्तं, साळहसुत्त, सीहसेनापितसुत्तं, अनापदायी सुत्त, लिच्छविकुमारक सुत्त, गिलानसुत्तं, कारणपालीसुत्त, पिङ्गियानी सुत्त, सारन्ददसुत्त, वासेहसुत्त, ओवादसुत्त, संखित्तसुत्त, पठमउग्गसुत्त, भूमिचालसुत्त, महालिसुत्त, कण्टकसुत्त, अहक नागर सुत्त इतने सुत्तों का उपदेश बुद्ध ने वेसालि के अनेक जगहों पर दिये हैं। खुद्दकनिकाय के ग्रंथो मे भी वेसालि के संदर्भ मिलते है। खुद्दकनिकाय मे गाथा बद्ध ग्रंथ है ज्यादा तर ग्रंथ पद्यमय हैं। धम्मपद ग्रंथ खुद्दकनिकाय का दुसरा ग्रंथ है। इस ग्रंथ

में 423 गाथाये हैं। इस ग्रंथ की अट्टकथा से धम्मपद की कौनसी गाथा वेसालि के किस स्थान पर दिं गयी है। यह पता चलता है। धम्मपद की गाथा किस प्रसंग में उपदेशित की, यह पता चलता है। धम्मपद की, अप्पमादवग्गो, की गाथा।–

"अप्पमादेन मघवा, देवानं सेडुतं गतो।

अप्पमादं पसंसन्ति, पमादो गरहितो सदा।।"

इस गाथा का उपदेश बुद्ध ने वेसाली के कुटागार साला में दिया है। ज सुखवग्गो की गाथा-

पविवेकरसं पित्वा, रसं उपसमस्स च। निद्दरो होति निप्पापो, धम्मपीतिरसं पिवं।।

इस गाथ का उपदेश बृद्धांने वेसालीमें विहार करते वक्त दिया हैं। ि पियवग्गो की गाथा-

'रतिया जायती सोको, रतिया जायती यं। रतिया विप्पमुत्तस्स, नत्थि सोको कुतो यं।।

यह धम्मदेसना बुद्ध ने वेसाली के कुटागारसाला मे दीं हैं। पिकण्णकवग्गो की गाथा-

"दुप्पब्बज्जं दुरभिरमं, दुरावासा घरा दुखा।

दुक्खोस.....।।

यह देसना वेसाली के महावन में विहार करते वक्त दि हैं। निरयवग्गो की गाथा-

सेय्यो अयोगुळो भूतो तत्तो अग्गिखिखूपमो।

यञ्चे....।।

यह धम्म देसना बुद्ध ने बेसाली के महावन में दि हैं। ब्राह्मणवग्गो की गाथा -

"िकं ते जटाहि दुम्मेध किं ते अजिनसाटिया"

अब न्तरं.....।।

यह धम्म देसना बुद्ध नें वेसाली के कुटागारसाला में दि है।<sup>10</sup> इस प्रकार धम्मपद की गाथा ओं का उपदेश बुद्ध ने दिया है।

खुद्दकनिकाय का तीसरा ग्रंथ उदान हैं। उदान ग्रंथ का सुत्त आयुसंखारोस्सज्जनसुत्तं का उपदेश बुद्ध ने वेसालि में दिया हैं। इस सुत्त में वेसाली के उदेन चेतिय, गोतमक चेतिय, सत्तम्बं चेतिय, बहु पुत्तं चेतिय, सारन्दद चेतिय, चापाल चेतिय का बुद्ध ने वर्णन किया हैं। वैसालि की सुंदरता का वर्णन किया हैं। इस सुत्त में बुद्ध ने अपने परिनिब्बाण संबंधी बताते हुये यह उदान कहा—

"तुलमतुलय्च सम्भवं, भवसङखारमव वस्साजि मुनि। अज्झत्तरतो समाहितो, अभिन्दि कवचमिवत्तसम् वंन्ति।।<sup>11</sup>

**अर्थात** — आवागमन बनाए रखनेवाले तुल्य और अतुल्य सभी संस्कारों को मुनि (बुद्ध) ने छोड़ दिया। अध्यात्म में रत और समाहित हो, आत्मसं व के कवच को ऐसा काट डाला।।<sup>12</sup>

उदान का यही एक सुत्त वेसालि में उपदेशित है। खुद्दकनिकाय का पाचवा ग्रंथ सुत्तनिपात है। सुत्तनिपात का दुसरा वग्ग चुळवग्गो हैं। सुत्तनिपात की अट्ठकथा से पता चलता है रतन सुत्त का उपदेश गवान बुद्ध ने वेसाली में दिया है। ' पंतवत्थु ग्रंथ की, अम्बसक्करपेतवत्थु का उपदेश पेतवत्थु की अट्ठकथा से पता चलता है की, यह धम्मदेसना वेसाली में दि गयी हैं। उसी प्रकार अम्बसक्कर नाम के लिच्छवी राजा का वर्णन भी प्राप्त होता है। उसी प्रकार वेसाली में एक पोक्खरणी थीं। जो तीन योजना दुर थी. "सा च पोक्खरणी वेसालिया तियोजनमत्थके होति" वेसाली के नगर द्वार का 'सुरिये नगरद्वार' इस प्रकार के नाम का भी उल्लेख आया है। ' थेरगाथा के वड्ढमानत्थेर, थेर अञ्जनविनय, कुटिविहारित्थेर, दुतियकुविहारित्थेर, रमणीयकुटिकत्थेर, कोसलविहारित्थेर, विमलकोण्डञ्जरथेर, सुयामनत्थेर, पियञ्जहत्थेर, विज्जिपुत्तत्थेर, विल्लयत्थेर यह सभी वेसाली के थे, जो बुद्ध से प्रभावित होकर भिक्खु संघ में सिम्मिल्लित हुए थे।

विमलकोण्डञ्ज के बारे में यह कहा जाता है कि, वे मगध राज बिम्बिसार के द्वारा वेसाली की नगर शोभीनि अम्बपाली से उत्पन्न पुत्र थे। उन्होंने वेसाली में भगवान बुद्ध के उपदेश को सुना था और वे उनके विचारों से बेहद प्रभावित हुए थे। उनकी मां अम्बपाली तो भगवान बुद्ध की सद्धासम्पन्न और दान—आतिथ्य में परिपूर्ण उपासिका थी। उनको बुद्ध की शिक्षा तो बचपन से ही मां के दूध के साथ प्राप्त हुई थी। वे एक दिन वेसाली में भगवान बुद्ध के दर्शनो ओर उपदेश सुनने के लिए गए और वहीं प्रविज्ञित हो गए। 15 थेर सुयामन का जन्म वेसाली के एक ब्राह्मण परिवार में हुआ था। उसने भगवान के उपदेश को सुना तो उसे लगा कि ब्राह्मण धर्म, वैदिक धर्म तो पाखण्डों के अलावा कुछ नहीं है। उसने भगवान बुद्ध के पास जाकर प्रव्रज्या प्राप्त की। धम्म और विनय का पुरी तरह पालन किया और एक दिन अर्हतपद को पा गया। 16

थेरागाथा की पहली थेरी ही वेसाली की हैं, अञजतराथेरी। जेन्ताथेरी वेसाली के लिच्छवी राजकुल में जन्मी थी। तत्कालीन राजकुलो पर बृद्ध के विचारों का प्रभाव था। विमलाथेरी के अध्ययन से पता चलता है। वैसाली की समाज-व्यवस्था किस प्रकार थी। क्यूकीं विमला एक वेश्याकी कन्या थी और दुषित जीवन बीता रही थी। विषम समाजव्यवस्था में निचले स्तर के आदमी पर सबसे अधिक अन्याय होता है। विमला इसी का परिणाम है। विमला ने अनु व किया कि विषम समाज व्यवस्था और उसका धर्म हमारे साथ न्याय नहीं कर सकता। उसने वेश्या जीवन से अपने आपको मुक्त करने का संकल्प किया। फिर स्थवीर महामोग्गल्लान की धम्मउपदेश से उपासिका के रूप में दिक्षित की गयी। बादमें ध्यान का अनुशीलन कर धम्म में संघ की प्रवेश करने की अधिकारिनी मानी गयी।<sup>17</sup> सिंहाथेरीसे प्राप्त जानकारी नुसार वैसाली नगरी बहुत प्रसिद्ध थी। वहाँ की कई नारियाँ भिक्खुणी हो गई थी। भिक्खुणी सिंहा भी उनमें से एक है। वह वैशाली के सिंह सेनापित की भानजी थी। मामा के नाम पर इसका नाम सिंहा रखा गया । सिंह सेनापित के परिवार में भगवान बुद्ध का बहुत सम्मान था। वैसे तो सारा वैशाली गणराज्य ही भगवान बुद्ध के मानवीय एवं कल्याणकारी विचारों से प्रभावित था। भगवान बुद्ध ने भी वैशाली गणराज्य की मुक्तकण्ट से बहुत प्रशंसा की है। वैशाली का हर आदमी बुद्ध से प्रभावित था।<sup>18</sup> वासेट्टीथेरी का वेसाली के एक प्रतिष्ठित घर में जन्म हुआ था। अम्बपाली थेरी से स्पष्ट होता है की बुद्ध अपने जीवन की अंतिम दिन मे वैसाली में आये थे और अम्बपाली के वन मे रूके थे।<sup>19</sup> रोहिनी थेरी का वैशाली के समृद्धशाली ब्राह्मण कुल मे जन्म हुआ था। इस थेरी से ब्राह्मणीधर्म और ब्राह्मणी संस्कार से तत्कालीन समाज पर बडा प्रभाव था। वेद, उपनिषद और ब्राह्मण ग्रंथ, पुरोहित समान पर इनका वर्चस्व अधिक था। इस प्रकार थेरीगाथा ग्रंथ से वैशाली की महत्वपूर्ण जानकारी प्राप्त होती है। खुद्दकनिकाय का दसवा ग्रंथ जातक ग्रंथ है। जातक मे गाथाये हैं। जातक ग्रंथ का अध्ययन करने के लिये जातक कथाए अधिक महत्वपूर्ण है। जातक अडुकथा के सन्तिके निदान में वैशाली का उल्लेख प्राप्त होता है। वेसाली के पारिकारामे में लोमहंसजातक में कथा का उपदेश दिया है । बाह्य जातक की कथा, एकपण्णजातक, सिगालजातक, बालोवादजातक यह जातक कथाओं का उपदेश वेसाली में दिया गया है। इस प्रकार खुदकनिकाय के जातक कथा में वैशाली की ऐतिहासिकता सिद्ध होती है।

पालि तिपिटक के संदर्भी में विनयपिटक का संदर्भ और भी महत्वपूर्ण है। विनयपिटक के महावग्ग में कोटिगामेसच्चकथा में अम्बपाली गणिका और लिच्छवीयों के साथ हुए संवाद का वर्णन है। तब बुद्ध वेसाली के कोटिगाम में विहार कर रहें थे। तब अम्बपाली गणिका बुद्ध से भेंट कर बुद्ध को भिक्खु संघ के साथ अपने निवास स्थान पर भोजन के लिए आने वाले दिन की स्वीकृती प्राप्त कर वैसाली जा रही थी। तभी अम्बपाली का लिच्छवीयों से संवाद होता है। भोजन के लिए निमंत्रण स्विकार किये जाने पर आर्य पुत्र लिच्छवी अम्बपाली गणिका को इस स्विकृती को हमें देने कि बात करते है, परंतु अम्बपाली संपूर्ण वेसाली को भी दे दो तो भी मै इस निमंत्रण को नहीं दुँगी, एसा कहती है। इस पुरे संवाद से वेसाली बुद्ध काल में बहुत बड़ी थी, ऐसा प्रतित होता है। महापंडित राहुल सांकृत्यायन इन्होंने विनयपिटक के हिन्दी अनुवाद में वैशाली देश किया हैं। <sup>20</sup> सिंहसेनापतीवत्थु इस कथा से उस समय वेसाली में बड़े बड़े संथागार थे अर्थात प्रजातंत्र सभागृह थे। बुद्ध वैशाली से राजगृह के मार्ग से आते थे। विहार निर्माण या नई इमारत बनाने के संदर्भ में जो नियम बनाए है वह बुद्ध ने विसाली में विहार करते वक्त बनाए है। यही पर बुद्ध और जीवक कौमारभृत्य का संवाद है। जीवक ने ही बुद्ध से अनुमती माँगी थी की, भिक्षुओं के लिए चंक्रमण और स्नान गृह बनाने की अनुमती ली थी। कुछ विनय नियम वैशाली में बने । इस प्रकार वैशालीऐतिहासिक क्रांती की साक्षीदार है। इसी वैशाली में मिक्खुणी संघ का

निर्माण हुआ पाली तिपिटक साहित्य की बात करे तो पाली विनयपिटक मे भिक्खुणीयों के लिये आठ गुरु धम्म बतायें गये है। जो वैशाली में बनाये गये है। यह सभी बुद्ध काल तक वैशाली और बुद्ध का संबंध है। फिर बाद में बुद्ध के महापरिनिब्बाण के सौ (100) वर्ष बाद वैशाली अपने मुल सिद्धांतों से अलग होते हुए दिखती है। यहा तक वैशाली का देडसो साल का स्वर्णिम इतिहास रहा होंगा, जो बुद्ध के मुल सिद्धांतों पर चल रही थी। वैशाली दुसरी संगिती का कारण बनी। बुद्ध के महापरिनिर्वाण के सौ वर्ष बाद वज्जी के भिक्खु दस बातों का प्रचार करते थे जो विनयविपरीत माना है। यही दुसरी संगिती का आयोजन हुआ। इस वक्त बुद्ध के उपस्थापक के शिष्य सब्बकामी उम्र के 120 वर्ष आयु हो विहार कर रहे थे। इस दुसरी संगिती में विनय संबंधी प्रश्न को सब्बकामी भिक्खु को पुछा गया। इस समय वैशाली में वालुकाराम सभा गृह भी था जिसका उल्लेख बुद्ध काल में नहीं मिलता इस प्रकार भारतीय पुरातत्वीय दृष्टीकोन से और पाली साहित्य के दृष्टी से पाली साहित्य की ऐतिहासिकता सिद्ध होती है।

## वेसाली आज का बसाढ गाँव

पाली साहित्य के अध्ययन से वेसाली की महत्ता, लिच्छवीयों का शौर्य, वज्जी देश की राजधानी, बुद्ध के पदचिन्हों से, उपदेशों से, सत्य के आचरण से, परिपूर्ण वैशाली नगरी थी। परंतु आज आधुनिक काल में एक गाँव से जादा कुछ नहीं, आज यहां बखरा गाँव में अशोक स्तंभ है जो इसकी प्राचीनता और बौद्ध धर्म की गवाई देता है। राहल सांकृत्यायन के 'पुरातत्वीय निबंधावली' में वैशाली के शासन संबंधी महत्वपूर्ण संदर्भ दिये है। बृद्ध के निर्वाण के तीन वर्ष बाद, प्रायः ई. पू. 480 में, वज्जी-गणतंत्रको मगधराज अजातशत्रुने, बिना लड़-भिड़े जीता था। पीछे तो मगध-साम्राज्यके विस्तारमें लिच्छविजातिने बडा ही काम किया। लिच्छवियोंके प्र ाव और प्रभुत्वको हम गुप्त–काल तक पाते है। गुप्त–सम्राट समुद्रगुप्त लिच्छवी-दौहित्र होनेका अभिमान करता है। कितने ही विद्वानो का मत है की, गुमनाम गुप्तवंशको साम्राज्य-शक्ती प्रदान करने में चन्द्रगुप्तका लिच्छवि-राजकन्या कुमारदेवीके साथ विवाह होना भी एक प्रधान कारण था। इस विवाह-सम्बन्धके कारण चन्द्रगुप्तको वीर लिच्छवि जातिका सैनिक बल हाथ लगा था। गुप्तवंशका सबसे प्रतापी सम्राट समुद्रगुप्त उसी लिच्छवी कुमारी कुमारदेविका पुत्र था। कौन कह सकता है, उसको अपनी दिग्विजयों में अपने मामा के वंशसे कितनी सहायता मिली होगी। गुप्तंवंशके बाद हम लिच्छवियों का नाम नही पाते। युवानच्वाडके समय वैशाली उजाडसी थी। बेतियाका राजवंश उक्त लिच्छविजातिके जथरिया—वंशके अन्तर्गत है; इसलिये सम्भव है, बेतिया—राजवंशके इतिहाससे पीछेकी कछ बातोंपर प्रकाश पड़े। इस प्रकार वेसाली का राजवंशीय इतिहास हैं। आज हम वैशाली को देखते है तो हमे पता ही नही चलता की, वैशाली कहा तक थी। और नगर के बाहर कौनसे गाँव थे। पाली ग्रंथों से पता चलता है की दिवारों को तिन बार हटाकर उसे विशाल करना पड़ा, इसलिये नगर का नाम वेसाली पड़ा । आज पुरातत्वीय दु ष्टीकोन से वेसाली का अध्ययन करना है तो उसके लिए पाली साहित्य के सिवा दुसरा कोई स्त्रोत नही है। चीनी यात्री फाँहयान ने अपने भारत यात्रा का वर्णन करते ह्ये अपनी किताब जो हिन्दी अनुवाद है– 'चीनी बौद्ध यात्री : फाँहयान की भारत यात्रा' से स्पष्ट होता है की जब फाँहयान भारत यात्रा पर आये तब महावन कुरागार शाला थी और नगर के पश्चिम उत्तर में धनुर्वान त्याग स्तुप था, बाद में उसका नाम धम्म स्तुप हुआ। उसी प्रकार व्हेन-सॉग के यात्रा विवरण में वैसाली हरी भरी थी और यहा के लोगो का आचरण शुद्ध और सच्चा था। यह लोक धर्म से मैत्री और विद्या की बड़ी प्रतिष्ठा करते थे यहा कही सौ संघाराम थे और व्हेन साँग के वक्त दो चार ही बचे थे। उसी प्रकार सारिपुत्त को यही अरहत पद प्राप्त हुआ था। यही बृद्ध की चाची और अन्य भिक्खुणीयों ने जहा पर अम्बपाली का प्राचीन वासस्थल था वही पर परिनिब्बाण प्राप्त किया था। इस समय तत्कालीन समाज में कुछ कहानियाँ एक तरह से वीरकथा प्रचलित थी। जो दोनो यात्रा विवरणो में प्राप्त होती है।

## संदर्भ ग्रंथ :

- 1. वि.वि.वि., दीघनिकाये, 1 ते 3, 1998 संपुर्ण देखीये।
- 2. वि.वि.वि., मज्झिमनिकाये, 11 ते 14, संपूर्ण देखीये।
- 3. वि.वि.वि., संयुत्तनिकाये, 23 ते 28 संपूर्ण देखीये।
- 4. वि.वि.वि., अंगुत्तर निकावे 35 ते 40 संपूर्ण देखीये।
- 5. खुद्दकनिकाये, धम्मपद अडुकथा, पठमो भागो, भाग. 50, पा. नं. 149.
- 6. वही, भाग 51, पा. नं. 155.
- 7. वही, पा. नं. 163.
- 8. वही, पा. न. 261
- 9. वही, पा. नं. 274.
- 10. वही, पा. नं. 371.
- 11. वि. वि. वि., खुद्दकनिकाये, उदान, भाग 47, पा. नं. 143.
- 12. कस्सप, जगर्दीस, उदान (हिन्दी अनुवाद), 2013, सम्यक प्रकाशन पा. न. 92 13. वि.वि. वि., खुद्दकनिकाये, पमत्थज्योतिका, सुत्तनिपात अट्ठकथा, दुतियो भागो, 1998, पा. नं. 230.
- 14. वि. वि. वि. व्युद्दकनिकाये, परमत्थदिपनि, पेतवत्थु अन्नकथा, भाग 60, पान नं. 188, 189.
- 15. विमलकिर्ति, थेरगाथा, सम्यक प्रकाशन, नई दिल्ली, द्वितीय संस्करण : 2012, पा. नं. 68.
- 16. वही, पा.नं. 75.
- 17. विमलकिर्ति, थेरिगाथा, सम्यक प्रकाशन, नई दिल्ली, द्वितीय संस्करण : 2012, पा. नं. 101.
- 18. वही पा. नं. 105
- 19. वही, पा. नं. 208
- 20. साकृत्यायन, राहुल, विनयपिटक (हिन्दी अनुवाद) पा. नं. 241.
- 21. सांकृत्यायन, राहुल, पुरातत्व निबंधावली, गौतम बुक सेंटर दिल्ली, पा. नं. 13.

डॉ. रोझा मेश्राम पालि अभ्यासक

## बौद्ध स्थापत्यकला एवम पालि साहित्य के संदर्भ मे चैत्य गवाक्ष का महत्व प्रा.डॉ.नागसेन लाडंगे

भारतीय संस्कृती और कला के संदर्भ मे प्राचीन स्मारकोमे 'बौद्ध स्तापत्यकला एवम पालि साहित्य के संधर्भ मे चैत्य गवाक्ष' का अपना अनूठा एवम विशेष महत्व पूर्ण स्थान है।चैत्य गवाक्ष का निर्माण कार्य ईसा पूर्व तीसरी सदी से ईसा की सातवी सदी तक अविरत बौद्ध शैल स्थापत्य मे होता रहा है। विश्वके प्रसिद्ध प्रमुख प्रचलित वास्तुरचना का अगर बारकाई से अवलोकन किया गया तो बौद्ध स्थापत्य कला का प्रभाव दुस्टिगोचर दिखाई देता है। जैसा की ईसाई, यहूदी, फ़ार्सि, हिन्दू, जैन, मुस्लिम, पोर्तुगाल, कंबोडिया, म्यानमार, जावा, रित्या, अमेरिका ई. गिरिजाघर, चर्च, मंदिर एव राजमहल, प्रासाद, बहुमजली ईमारतोपर इसकी छाप दिखाई देती है जिसमे बौद्ध वास्तुकला की उत्कृट धार्मिक भावना,सामर्त्यशील लौकीक सोन्दर्यानुभूति और गहन रहस्यात्मक अनुभूतियोका समग्र महिमामय विस्तार के साथ वहा चैत्य गवाक्षोमे अभिव्यक्त हुई है। पार्थिव जीवन से संबन्धित वास्तविकता के संबंध मे उनकी तत्कालीन दार्शनिक कल्पनाये,आदर्शवाद और क्रियाशील जीवन यहाके चैत्य गृहों के चैत्य गवाक्ष हर प्रस्तोरोमे प्रतिबिम्बत दिखाई देते है। ईसी से यह बात जाहीर होती है की चैत्य गवाक्ष बौद्ध शैल स्थापत्य मे कला,धर्म तथा वैभव शाली संस्कृती का दर्पण है ,इस विशाल वातायन या गवाक्ष की तुलना पिपल पत्ती से की जाती है। [1]

प्राचीन बौद्ध कालके ग्राम एवम शहर के गवाक्ष,वातायान,झरोखा की झलक चैत्य गवाक्ष मे दिखलाई देती है। इसके निर्माण के पीछे वास्तु मे प्रकाश एव शुद्ध वायु से पर्याप्त करने के लिए तथा वास्तु शिल्प निर्मिति के समय प्रस्तर मलबा आदि बाहर निकालनेकी अपनी महत्व पूर्ण भूमिका है। अपनी इसी विशेषता के कारण बौद्ध धर्म मे नृत्य ,गायन -वादन ,संगीत मूर्तिकला तथा चित्र कला आदि कला आविष्कार को स्तान नकारा जाने के बाद भी भगवान बुद्ध के महापरिनिर्वाण के बाद बौद्ध कारागिरोने चैत्य गवाक्ष को शैल स्थापत्य मे स्थान देकर उसे गौरान्वित किया है। बौद्ध स्थापत्य कला का श्रेय हिनयान से ज्यादा महायान को जाता है,उन्होनेही ज्यादातर प्राचीन भारतीय स्मारकोके परमपरामे पाषाणोत्कीर्ण देवालयो, विहारो, स्तूपो और चैत्य गृहों का विशालकाय निर्माण कार्य किया है। साधारणतःइन पाषाणोत्कीर्ण कृतियोको,निर्माण कार्य को 'लेणी'नाम से संबोधित किया जाता है। कुशल कारगिरोने आदिम युगीन हथोड़ो,गैतियों और छैनीयोसे वर्षो तक लगातार इन चट्टानोको काटकाट कर गर्भ गृह,वेदियो,स्तूपो,पुजा स्तानों दुमजली एव तिमजली मठो,भोजन शालाओ,जलकुंभ,अस्टकोनी स्तंभो,पद्म,कमलपुष्पी खंभो, कमानीदार विशाल मेहराबों और घोडे के नाल सदृश्य वातायनो (गवाक्षो) को आकार दिया है। अग्न जन्य काले वालुकामय पहाडोके विशाल काय एकल,एकसंघ पत्थोरोको तराश कर इन लेनी का निर्माण शिखर से नीचे की और हुआ है। भारतीय लेनी की बनावट एक जैसी नहीं है ,पंथगत विशीस्ट मान्यताओ के अनुसार हर एक के रचना शिल्प मे विविधता दिखाई देती है। [7.1]

बौद्ध स्थापत्य मे मुख्यतः चार प्रकार प्राप्त होते है। उनमे प्रथम विहार ,िद्वतीय स्तूप ,तृतीय चैत्य एव चतुर्थ मंदिर है। कालक्रम मे इनका बौद्ध धम्म से संबंध इसी क्रम से प्राप्त होता है। विहार के नजदीक पुजा निमित्य अर्धगोलाकार (गायमुख) चैत्य लेणी उत्कीर्ण की गई ,िजसमे स्तूपकी स्थिति सदा बनी रहाती है। उसी क्षेत्रमे दोनों प्रकार की लेणी स्थित है ,िकन्तु दोनों के निर्माण कार्य मे अधिक अंतर है। विहार गाव के निवास गृह के सदृश्य चौकोर होते थे। स्तापत्तीय दृस्टीसे चैत्य यह स्तूप एव विहार का सिमश्र रूप है। इनमे सरचनात्मक चैत्यगृह एव शैलकृत चैत्यगृह के दो प्रकार प्राप्त होते है, जिसका निर्माण भौगोलिक दृस्टीसे विषेश महत्व रखता है ,जबिक

दोनों मे स्थापत्य सररंचना के दृस्टीसे पूर्णतः साम्यता प्रदर्शित है। तकरीबन केवल तीन चिनाई से बनाये गये चैत्यगृह प्राप्त है, पहला मध्य प्रदेश के सांची में ,द्वितीय महाराष्ट्र के तेर (मावल)और तीसरा आंध्रप्रदेश के चेजरला में स्थित है। कुछ चिनाई निर्मित चैत्य ओरिसा के रत्नागिरी (धवलिगरी) में भी पाये गये है। मूलतः चैत्य की बनावट में समानता है परंतु समय के हिसाब से इनमें सजावट के तौर पर कुछ आकार प्रकार जोड़ दिये गये हैं, उन्हें अलंकारिक कार्य किए गये। इसप्रकार चैत्य स्थापत्तीय विकास क्रम में पाया जाता है की ,प्रारंभिक चैत्य गोलाकार थे, चैत्य गृह की आकृति वृत्तायत के रूप में होती है, जिसका आगे का भाग आयताकार और अंतिम सिरा अर्धवृत्ताकार होता है। इसमें सामने प्रवेशद्वार एव दूसरे सिरे पर स्तूप प्राप्त होता है, चैत्यगृह द्वार के भीतर के अंतिम सिरे पर स्थित स्तूप के मध्य के हिस्सेके दोनों किनारो पर स्थित स्तंभो की पग्तियोके मध्य का रास्ता प्रदक्षिणा पथ के रूप में प्रायोजित होता है, इग्रेजी यू (U) आकार सदृश्य इस चैत्यगृह को निम्न तीन विभागों में विभाजित किया गया है। [7.2]

- 1) मध्य वीथी -मध्य विभाग .
- 2) गलियारा -प्रदक्षिणा मार्ग ,
- 3) स्तंभ -प्रदक्षिणा पथ को नाभि से पृथक करता है।

तत्कालीन समय मे बौद्ध भिक्खू इसी यू आकार का अस्ट्टगंध या चन्दन का तिलक अपने माथे पे लगाकर अपने आप को गौरान्वित करके चैत्य के प्रति मंगल कामनाए करते थे ,यह प्रथा भिक्षु संघ मे दोहराई जाती थीं। कालांतर से इस प्रथा का संस्करन वर्तमान मे भी वैदिक ब्राम्हण परम्परा मे दृस्टिगोचर होते हुये दिखता है।

## चैत्य गवाक्ष का अर्थ, उदगम संरचना एव विकास;

चैत्य गवाक्ष का अर्थ ;- चैत्य शब्द संस्कृत भाषा का 'चि 'चयने धातु से बना है ,जिसका अर्थ है चयन करना ,एक स्थान पर जमा या इकट्ठा करना अथवा चुनना ,संकलित करना ;इसमे प्रस्तर या इट चिन कर ,चुनकर भवन निर्माण किया जाता है।

## 'चीयते पाषाणीदिना इति चैत्यम '।

'चैत्य' शब्द चित तथा चिता ये भी संबंध है। अर्हत भिक्षु के परिनिर्वाण के बाद उनके शरीर धातु या चिता की राख को संकलित करके एक पात्र मे सुरक्षित रख कर स्मारक बनाया जाता है, जिसे स्तूप कहते है। [7.4]

बुद्ध पूर्व काल मे भी स्तूप अथवा चैत्य का वर्णन पालि एव अन्य साहित्य के एतिहास मे मिलता है। चैत्य पर्वत लेणी ओ मे उत्कीर्ण किया जाता है जिसमे स्तूप का आकार वर्तमान रहता है। अभिलेखोमे मे 'चेतिय अथवा 'महाचेतीय शब्द का प्रयोग स्तूपो के लिए किया गया है। गवाक्ष शब्द का अर्थ संस्कृत भाषा मे ,गाय का अक्ष - याने गाय के अक्ष ,नयन जैसा। गवाक्ष का समान अर्थी शब्द वातायन ,झरोखा अथवा खिड़की होता है। [2]

चैत्य गवाक्ष का उदगम: - बौद्ध शैल स्थापत्य के चैत्य गृह मे चैत्य गवाक्ष के उदगम के सबंध मे भारतीय कारागीर चाहे वो किसिभी धर्म का हो ग्राम के निवासी थे। हर संप्रदाय के ग्रामीम करागीरोने अपना योगदान देकर इन्हें चट्टानोमे खुदवाया तथा वीटोसेभी निर्माण कार्य किया है। चट्टानी परबतोपर ऊपर की और से नीचे की तरफ खुदाई का काम चलताथा, भीतर की तरफ का मलबा बाहर फेक्नेकेलिए इसी गवाक्ष का उपयोग कारागीर करतेथे।

दूसरा महत्वपूर्ण कारन यह भी है की सूर्य की किरने सीथा गर्भ गृह मे स्थापित स्तूप ,चैत्य पर पड़े और प्रकाश व्यवस्था का समायोजनभी हो सके। ज्यदातर बौद्ध संप्रदायके हीनयान मतलिबयों ने अपने शिल्पों मे इसे सँजोया है। चैत्य गवाक्ष वास्तु का सयोजन 'चिता' से सबंधित अर्थात पिवत्र व्यक्तियों शरीर अवशेष की राख एव धातु अवशेष सुरिशत रखने वाले स्तूप के स्वरक्षण के लिए वास्तु के निर्मिति मे ही चैत्य की भूमिका साकार हुई और 'चैत्यवृक्ष' के समान स्तूप पर छतयुक्त वास्तु की कल्पना चैत्य वास्तु द्वारा प्रगत हुई। परतू इनका निर्माण कार्य कब शुरू हुआ इसकी जानकारी प्राप्त नहीं होती। पिच्छम महाराष्ट्र मे इसकी निर्मिति ई. स. पूर्व दूसरी सदी से शुरू हुई। प्रत्येक गट मे एक चैत्य और अनेक विहार ऐसा समूह निर्माण किया गया जहा उपयुक्त प्रस्तर था उस जगह चैत्य खोदे गये और जहा इस प्रकार के प्रस्तर पहाड उपलब्ध नहीं थे वहा समतल पृष्ठभाग पर इट एव प्रस्तर द्वारा निर्मित किये गये। इस प्रकार निर्मित चैत्य मध्यप्रदेश के सांची, उड़ीसा राज्य के रत्नागिरी लितत गिरी, आंध्र प्रदेश में नागार्जुनकोंडा, शाली हुंडम आदि स्थलों पर प्राप्त हुए हैं। चैत्य निर्मिती यह बुद्ध वस्तु का महत्वपूर्ण स्थापत्य प्रकार है। भगवान बुद्ध ने निवास किए हुए स्थल वंदनीय स्थल होकर बुद्ध की अनुपस्थिति में उस विशेष स्थल का सम्मान और पवित्रता की परिपूर्ति कायम रहने के लिए भगवान बुद्ध ने जिस जिस स्थान पर निवास किया उन स्थानों पर परावर्तित काल में हुई वास्तु शैली में चैत्य प्रकार के विशेष वास्तु द्वारा यह प्रभावपूर्ण स्थान प्रदर्शित होता है। उन महत्वपूर्ण स्थानों को कालांतर से चैत्य स्थल के रूप में मान्यता प्रसारित हुई होगी ऐसा प्रतीत होता है। [3]

पश्चिम भारत में प्राप्त इ.स. पूर्व दूसरी सदी से छठवीं सदी के पहाड़ों में उत्कीर्ण शैलगृह वास्तु में चैत्य वास्तु महत्वपूर्ण है, उसी प्रकार पुर्व में निर्मित वास्तु की निर्मिती समतल मैदान क्षेत्र में हुई थी। इसके प्रमाण प्राप्त हुए हैं। महाराष्ट्र के तेर में एक प्रमुख चैत्य स्थल होकर इसे ईटों द्वारा चैत्य निर्मित मुख्यतः मौर्य पूर्व से आठवीं नौवीं सदी में हुई है। भारत के बाहर श्रीलंका में अनुराधा पुर में यहा भव्य चैत्य वास्तु के उद्धाटन में संपूर्ण भारत के हजारों भिक्षु इकट्ठा हुए थे ऐसी जानकारी पालि साहित्य के महावंश से प्राप्त होती है। चैत्य की लोकप्रियता के कारण स्तूप एव महास्तूप को भी चैत्य और महाचैत्य नामकरण प्राप्त हुआ है।

'भगवतो महाचेतिय पदचले अपनो'।

' धम्ययान दिव खंम्भो पतियवितों '।।

इस प्रकार आंध्र प्रदेश के अमरावती स्तूप के शिलालेख में इस स्तूप को महाचैतीय अर्थात महाचैत्य कहागया है। [7.3]

पाकिस्तान के तक्षशिला,उड़ीसा राज्य के रत्नागिरी,उदयगिरि, ललित गिरी। आंध्र प्रदेश के भावीकुंडा,संकाराम ,थोथलकोंडा ,नागार्जुनकोंडा,शालीहुंडम,चनदावरम ,उत्तर प्रदेश में सारनाथ, राजस्थान में बैराट, मध्य महाराष्ट्र में तैर, मध्यप्रदेश में सांची आदि स्थानों पर ईट प्रस्तरो द्वारा चैत्य निर्मिती हुई है।आंध्र प्रदेश,पश्चिम महाराष्ट्र एवं गुजरात के सभी हिनयानी और माहायानी शैलगृह स्थलो में चैत्यगृह उत्कीर्ण किए गए है। इन स्थलो में अरेंपालेम, गुंडमपल्ली,अजंता औरंगाबाद ,कोंडाने,भाजे कारले, शेलारवाडी,कान्हेरी , जुन्नर, नासिक, एलोरा, पितल्खोरा ,बेडसा , भद्रावती ,साना, तलाजा आदि स्थल इसमे प्रमुख है। [4]

चैत्य गवाक्ष की संरचना ;- चित्यगृह और विहार दोनों ही अपने मूलभूत काष्टशिल्प से प्रस्तर शिल्प में उत्कीर्ण किए गए थे। काष्टशिल्प की आकृति को ही बाद में अपनाया गया, किंतु उसके जोड़ यहां तक की कील,काटे, संध्या, अलंकरान और कोरिव कार्य की भी खूब नकल की जाती थी। इन वास्तु के निर्माण कार्य के लिए पहाड़ का

सही चुनाव करते हुए शैलकृत गुफाओं के लिए पर्वत की तलहटी को लंबवत काट कर चैत्यगवाक्ष से आरंभ करते थे। सर्वप्रथम अर्ध गोलाकार या घोडनाल की गोलाई में मुख को काटकर एक छोटा सा रास्ता बनाया जाता था, जिससे प्रस्तर के छोटे-छोटे टुकड़ों को बाहर फेंक सके और इन प्रस्तर के टुकड़ों से लेणी के लिए प्रवेश मार्ग भी बन जाता था। पहाड़ खोदकर निष्णात भिक्षु गन के निवास के लिए स्थान तथा समीप में पूजा हेतु स्तल यानि चैत्य उत्कीर्ण किए जाते थे। उन चैत्य को घोड़े की नाल नुमा यू आकार में तैयार किया जाता था। नाल की बाहरी सीमा पर तीन द्वार खोले जाते थे और नाल के भीतरी भाग के समीप स्तूप का आकार निष्णात कलाकार प्रस्तर काटकर प्रस्तुत करते थे। चैत्य में दीवार की और दोनों तरफ गिलयारे छोड़ते हुए स्तूप निर्माण किया जाता था। इसके सिरे से लगी कास्ट की पट्टीया अंडाकार छत को छाजन करती है। स्तूप के सामने का भाग पूजा स्थान के लिए सुरक्षित रखा जाता है ,चैत्य की दीवारों तथा स्तंभों के मध्य में स्थित स्थान उपासकोके लिए सुरक्षित किया जाता था। एक द्वार से जाकर स्तूप के पीछे से होकर उपासक दूसरी ओर पहुंच जाता था तथा विपरीत द्वार से बाहर चला जाता था। पर्वत के निचले अग्रभाग में द्वार तथा उसके ऊपर चंद्रशाला वातायन बनाया जाता था, तािक स्तूप पर सूर्य का प्रकाश पढ़ सके और पूजा में सहायता मिल सके। चैत्यगवाक्ष कि इस प्रकार की संरचना उपासक को दूर से ही अपनी और आकर्षित किया करती थी। प्रस्तर से नक्काशीदार जाली के छोटे-छोटे छिद्रो में से बाहरी प्रकाश छन छन कर पूजा करने वाले के पीछे से पूजा केंद्र पर पड़ता है। सूर्यप्रकाश एव शुद्ध हवा से वास्तु मे प्रसन्न वातावरण की अनुभूति होती है। [5]

चैत्यगवाक्ष का विकास : शैलगृह के द्वार - मुख के ऊपर का अर्ध गोलाकार चाप कालक्रमानुसार परिवर्तित होता रहा। इस की संज्ञा 'चैत्यगवाक्ष 'से मिलती है । मुखपट्ट के ऊपरी भाग में उत्तीर्ण चैत्यगवाक्ष में वक्रता और गोलाई के कारण उसकी विशेष आकृती शैली के विकास के साथ चैत्यगवाक्ष की वक्रता में हल्का परिवर्तन हुआ ,और इसके गरदने का जो झकाव बाहर की ओर था ,वह भीतर की ओर सिकुडता गया ,यहाँ तक की इसकी आकृति पूर्णतः गोलाकार हो गई। यह इस तथ्य से सिद्द होता है की ,आरंभ कालीन चैत्यगवाक्षो में बाहर की ओर का झुकाव अधिक है। इसे हम आरंभकी मूल कालखंड की प्रवृत्ति कह सकते है। शूरवाती द्वोर में कमान का रुप साधारण था ,जैसा की बराबर की लोमस ऋषी लेणी में इसका प्रमाण मिलता है। उसके लगभग करीबन एक शताब्दी पश्चात भाजा के अर्धगोलाकार चापों को हम चैत्यगवाक्ष के रूप में पाते है .जो अश्वपाद अथवा लम्बायमान अर्थचंद्र जैसा है। भीतर के गर्भगृह का आकार भी लगभग ऐसा ही हो गया था ,जिसे द्वयस्र या बेसर कहा जा सकता है।ब्रिटिश स्थापत्यकार ब्राउन के अनुसार कोण्डाने के चैत्यगृह में चैत्यगवाक्ष की गोलाई में दोनों भुजाये एक दूसरे के प्रति और सिमट गई और उनके पोटे अधिक पास आ गये है , और उसकी रेखा में भीअल्प सा फरक का दृढता दिखाई देता है। औरंगाबाद ,अजन्ता की नववी लेणी तथा काले में चैत्य के कमान का घेरा पूर्णतम विकास को प्राप्त हो गया है और उसमें स्वाभाविक क्रम से प्राप्त लक्षण की परिपक्वता को देखा जा सकता है। यह गोलाई का रूप हीनयान युग की शेष अवधी भर तकरीबन दूसरी सदी के अन्त तक बना रहा। कालान्तर में महायान युग में पांचवी सदी से लेकर चैत्यगवाक्ष का ब्दार नीचे के भाग में अत्याधिक सिकुडता गया जैसा अजन्ता की लेणी संख्या 19 में देखा जाता है। ऐलोरा का 7 वी सदी में निर्मित विश्वकर्मा चैत्यगृह में चैत्यगवाक्ष का आकार घुडनाल जैसा न होकर एकदम पूर्णवृत्त के आकार का हो गया। अजन्ता में चैत्यगवाक्ष के ऊपर स्तूपी का अलंकरण देखा जाता है , जिसके दोनों पार्शवोमें पत्रलताकी सुंदर नक्काशी उत्कीर्ण की है। इस प्रकार बौद्ध स्थापत्य कला मे गवाक्ष को महत्व पूर्ण स्थान है। ईसे गायकवाड़ के नाम से भी जाना जाता है ,गाय के

चेहरे जैसा दिखानेवाला एव कवाड़ याने दरवाजा या खिड़की। आधुनिक परिपेक्ष मे बौद्ध वास्तुकार इसे बड़े गर्व के साथ अपने भवन निर्माण रचनामे गवाक्ष को मुख्य स्थान प्रदान करते दिखाई देते है। बाबासाहेव डॉ अंबेडकरने अपने औरंगाबाद स्थित मिलिंद महाविद्यालयके प्रवेशद्वार को इसी गवाक्ष की रचना प्रदान की है। इसिका अनुसरण स्वरूप पूरे भारतवर्ष मे बौद्ध उपासक विशेष तोरपे इस खूबसूरत गवाक्ष की डिजाइन को अपने नविनर्माण प्रसाद मे महत्व का स्थान देते है। इससे यह स्पस्ट होता है की बौद्ध स्तापत्य रचना शास्र मे एव पालि तथा संस्कृत साहित्य के अध्ययनमे चैत्य गवाक्ष को महत्व पूर्ण स्थान दिया गया है। [6]

## संदर्भ ग्रंथ सूची : -

- 1. Brown, Percy, Indian Architecture, Bombay, 1956 (page5)
- 2. अग्रवाल , वासुदेव शरण, भारतीय कला , वाराणसी (पृ.25)
- 3. गुप्ता , परमेश्वरी लाल, भारतीय वास्तु कला ,वाराणसी 1999 (पृ.77)
- 4. प्रजक्ता जी, पीतलखोरा बौद्ध लेनी,औरंगाबाद 1994 (पृ.124)
- 5. वाजपेयी ,के डी , भारतीय वास्तुकला का इतिहास , लखनऊ , 1972 (पृ.248)
- 6. शाश्री,अजय मित्रा, अजंता,दिल्ली,1980 (पृ.168)
- 7. सोनोने ,पंडितराव डॉ प्रशांत, बौद्ध शैल स्थापत्य के संदर्भ मे चैत्य गवाक्ष का उदगम और खोब्रागड़े,डॉ.प्रियदर्शी. एम. विकास (ईसा पूर्व 250 से 750 इसवी तक ) (पृ.1,3,24,36)
- 8. जैन ,रतन कुमार, अजंता -एल्लोरा ,नागपुर 1978 (पृ.178)

## प्रा.डॉ.नागसेन लाडंगे.

(डॉ.आंबेडकर विचारधारा विभाग ) डॉ.म.वा.पी.डब्लू.एस.कला एव वाणिज्य महाविद्यालय, टेका नाका, नागपुर.

## दीपवंस ग्रंथ में वर्णित विहार प्रा. निलीमा गजभिये

#### प्रस्तावना :

पालि भाषा एवं साहित्य दोनों दृष्टी से समृद्ध है। पालि भाषा भारत की प्राचीनतम भाषा है। भगवान बुद्ध के उपदेशों को जतन एवं वहन करने का महत्वपूर्ण कार्य पालि भाषा ने किया है। पालि साहित्य में तिपिटक साहित्य एवं अनुपिटक साहित्य का समावेश होता है। पालि तिपिटक साहित्य सुत्तिपिटक, विनयपिटक एवं अनुपिटक साहित्य में विभाजित है। अनुपिटक साहित्य के अंतर्गत अट्टकथा साहित्य, व्याकरण साहित्य, कोश साहित्य, टीका साहित्य, अनुटीका साहित्य इ. का समावेश होता है।

इसींप्रकार वंस साहित्य भी अनुपिटक साहित्य के अंतर्गत समाविष्ट होता है। 'दीपवंस' वंस साहित्य का सर्वप्रथम ग्रंथ है। दीपवंस इस ग्रंथ द्वारा प्राचीन भारत और प्राचीन श्रीलंका के सामाजिक, सांस्कृतिक, भौगोलिक इतिहास के विषय में महत्वपूर्ण जानकारी प्राप्त होती है। साथ ही प्राचीन भारत और श्रीलंका के ''बौद्ध कला'' के विषय में भी महत्वपूर्ण जानकारी इस ग्रंथ में समाहित है।

#### दीपवंस ग्रंप का परिचय

दीपवंस यह शब्द 'दीप' एवं 'वंस' इन दो शब्दों को मिलकर बना है। 'दीप' शब्द द्वीप' इस अर्थ को सूचित करता है। 'वंस' शब्द का शाब्दिक अर्थ 'वंश परंपरा' इतिहास होता है। 'दीपवंस' का अर्थ स्पष्टीकरण द्वीप का इतिहास अर्थात लंकाद्वीप का इतिहास ऐसा होता है। दीपवंस ग्रंथ की रचना सिंहल (श्रीलंका) में चतुर्थ शताब्धी के मध्य मे हुयी है। दीपवंस के रचनाकार के बारे में विभिन्न मतप्रवाह है। परंतु श्रीलंका में प्रचलीत मतप्रवाह के अनुसार दीपवंस ग्रंथ की रचना भिक्खुणी संघ द्वारा ह्यी है।

दीपवंस इस ग्रंथ की शैली पद्यमय है। इस ग्रंथ में कुल बाईस परिच्छेद है। प्राचीन भारतीय साहित्य में इतिहास लेखन का अभाव दिखाई देता है, लेकीन दीपवंस ग्रंथ में प्राचीन भारत के साथ ही श्रीलंका की स्थापना से चतुर्थ शताब्दी तक प्राचीन श्रीलंका का क्रिमक इतिहास प्रस्तुत किया गया है। दीपवंसकार प्राचीन भारत और प्राचीन श्रीलंका के बौद्ध कला का महत्वपूर्ण इतिहास प्रस्तुत करता है। प्रस्तुत शोधनिबंध में भारत और श्रीलंका में निर्मित विहारों का वर्णन किया गया है।

#### भारत में विहार निर्मिती :-

दीपवंस यह श्रीलंका का इतिहास ग्रंथ है। अतः इस ग्रंथ में श्रीलंका के इतिहास विषय में प्रचुर सामुग्री उपलब्ध है। भारत के सम्राट अशोक के कालावधी तक का इतिहास दीपवंस ग्रंथ में प्राप्त होता है। सम्राट अशोक के काल में भारत में बौद्ध कला का बहुत विकास हुआ था। सम्राट अशोक ने अपने शासनकाल में 84,000 विहारों का निर्माण कार्य किया था इसविषय में दीपवंस में निम्न जानकारी प्राप्त होती है।

छन्नऊति कोटियो च विस्सज्जेत्वा महाधनं। चतुरासीति सहस्सानि आरामा कारिता मया। (मैने छयानवै करोड मुद्राएँ खर्च कर इन चौरासी हजार विहारों का निर्माण कराया है।)

कुछ विद्वान इस विधान पर संदेह व्यक्त करते है की सम्राट अशोक ने अत्याधिक संख्या में विहारों की निर्मिती की है, परंतु चीनी यात्री फाहियान व इत्सिंग जब भारत यात्रा के लीये आये थे, तब उन्हें काफी स्थानों में बौद्ध स्तूप एवं विहार दिखायी दिये जो सम्राट अशोक द्वारा निर्मित किये गये थे।

सम्राट अशोक ने छयानबै करोड़ मुद्राएँ व्यय करके तीन वर्षो में 84,000 विहारों का निर्माण कार्य पूर्ण किया। दीपवंस ग्रंथ में कौन से शहरों में विहारों का निर्माण किया गया इसविषय में जानकारी प्राप्त नहीं होती है, केवल यही जानकारी प्राप्त होती है की प्रसिद्ध 84 शहरों में विहारों का निर्माण कार्य किया गया—

## तस्मिं काले जम्बुदीपे नगरं चतुरासीतियो। एकेकनगर**ë**ाने पच्चेकारामं कारयि।।<sup>7</sup>

(उस समग्र जम्बुद्धीप में चौरासी (84) प्रसिद्ध नगर थे। अतः उनमें से प्रत्येक नगर में एक—एक विहार बनवाया)

साथ ही सम्राट अशोक के 84,000 विहारों की निर्मिती का उद्देश भी दीपवंस ग्रंथ में स्पष्ट किया गया है –

## चतुरासीतिसहस्सानि परिपुण्णं अनूनकं। देसितं बुद्धसेष्टस्स धम्मक्खन्धं महारहं।।8

अर्थात: भगवान बुद्ध ने चौरासी इजार धम्मस्कन्ध कहे है इन स्कन्धों की स्मृति — रक्षा के लिये एक—एक धम्मस्कन्ध के नाम पर एक—एक विहार बनाते हुये सम्राट अशोक ने 84,000 विहारों की निर्मिती की। लेकीन इन विहारों के स्थापत्य कला के विषय में कोई भी जानकारी दिपवंस ग्रंथ द्वारा प्राप्त नहीं होती है।

#### श्रीलंका में विहार निर्मिती :-

इसा पुर्व तिसरी शताब्दी में तृतिय संगीति के पश्चात थेर महिन्द द्वारा श्रीलंका में बौद्धधम्म का आगमन हुआ। थेर महिन्द एवं थेरी संघमित्रा के महत्प्रयासों द्वारा शीघ्र ही श्रीलंका बौद्धमय हो गया। बौद्ध स्थापत्य कला का उगम एवं विकास भी इसी काल में हुआ। इसी काल में श्रीलंका में विहारों की निर्मीती का प्रारंभ हुआ इस विषय में चर्चा इस शोधनिबंध में की जा रही है —

## 1. महाविहार: -

महाविहार की निर्मिती राजा देवानंपिय तिस्स ने थेर महिन्द एवं भिक्खुसंघ के लीये की थी। इस संबंध में विस्तार से चर्चा दीपवंस ग्रंथ के तेरहवे एवं चौदहवे परिच्छेद 'महाविहारपटिग्गहणं' में की गयी है। यह श्रीलंका का सर्वप्रथम विहार था। इस विहार में मालक<sup>9</sup> (चार दीवारों से घिरा स्थान, जहाँ भिक्खुओं के धार्मिक कृत्य सम्पन्न होते थे), जन्ताघरपोक्खरणी<sup>10</sup> (उष्ण जल की पुष्करिणी) बोधिवृक्ष की—स्थापना<sup>11</sup>, उपोसथगृह<sup>12</sup> सांधिक लाभ के लिये भिक्खुओं का स्थान<sup>13</sup>, सदा भिक्खुओं के भोजनदान के लिये भोजनशाला<sup>14</sup> तयार करने के निर्देश दिये थे। उसी प्रकार इस विहार का सीमा—बन्धनकृत्य

भी संपन्न करने के निर्देश महिन्द ने दीये थे। 15 विहार की संरचना किस तरह होती थी, इस विषय में महत्वपुर्ण जानकारी दिपवंस ग्रंथ के 13 वे एव. 14 वे परिच्छेद के अध्ययन द्वारा महाविहार के निर्माण कार्य से स्पष्ट होती है।

चुलवंस ग्रंथ के अनुसार आ. 'बुद्धघोष' इन्होंने 'महाविहार' में अपना अध्ययन कार्य पूर्ण किया था।

महाविहार के विषय में उल्लेख है की In the 5<sup>th</sup> century the Mahavihara was possibly the most sophisticated university in southern or Eastern Asia.

इस महाविहार के विकास में श्रीलंका के राजाओं ने महत्वपूर्ण योगदान दिया है। राजा मेघवण्णाभय ने महाविहार में सिमामण्डप<sup>16</sup> का निर्माण किया। उसी प्रकार राजा ने महाविहार के पश्चिम भाग में पधानभूमि<sup>17</sup> का निर्माण भी किया। राजा सङ्घबोधि ने महाविहार में शलाकाग्र विधी से भोजनदान की व्यवस्था की<sup>18</sup>।

यह 'महाविहार' आगे श्रीलंका का प्रसिद्ध अध्ययन केंद्र हुआ। महाविहार के भिक्खुओं को महाविहारवासी कहा जाता था। दीपवंस की रचना भी महाविहारवासी भिक्खु अथवा भिक्खुणी संघ द्वारा हुयी है ऐसा विद्वानो का मत है।

## अभयगिरिविहार

राजा वहगामणी अभय ने अभयगिरि विहार की निर्मिती की थी<sup>19</sup> भगवान बुद्ध का दंतधातु अभयगिरि विहार में ही रखा गया था।<sup>20</sup> युनेस्कोने विश्व धरोहर स्थल के सूची में अभयगिरि विहार को विश्व के विस्तृत खंडहरों में से एक के तौर पर मान्यता दी है।अभयागरिविहार महायान एवं वज्रयान केंद्र के रूप में आगे श्रीलंका मे विकसीत हुआ।

#### लोहपासाद :-

लोहपासाद नामक विहार की निर्मिती राजा दुëगामणी इन्होंने की थी। लोहपासाद नऊ मंजिले उँचा था। इस विहार की निर्मिती के लीये राजा ने तीस करोड मुद्राओं का व्यय किया था।

इस प्रासाद के लिये उपयुक्त साहित्य का वर्णन दीपवंस में निम्नप्रकार से किया गया है—

> सूधाभूमि धूलसेलं मत्तिकं इ**ё**काय च। विसुद्धभूमिका चेव अयोजालं मरूम्बकं।। ईससक्खरपासाणा अ**ё** अ**ё**लिका सिला। एतानि भूमिकम्मानि कारापेत्वान ख**ि**।यो ।।<sup>21</sup>

अर्थात: लोहपासाद की निर्मिती के लीये अच्छे चूने का, मोटे पत्थरों का, अच्छी मिट्टी एवं इटों का एवं समतल भूमि एवं लौह जाल का, बिल्लोरी पत्थरों का वजरी मिट्टी का तथा आठ बड़ी—बड़ी शिलाओं का प्रयोग हुआ है। लोहपासाद की निर्मिती के लीये करीब—करीब छ साल लगे।

राजा सिरिनाग इन्होंने लोहपासाद में उपोसथागार की निर्मिती की थी।<sup>22</sup> राजा सध्दातिस्स के काल में लोहपासाद की बड़ी इमारत क्षतिग्रस्त हुयी थी। लोहपासाद की छोटी इमारत आज भी आस्तित्व में हैं। आज भी महाविहारवासी भिक्खु लोहपासाद के छोटे इमारत में उपोसथकार्य संपन्न करते है।

## श्रीलंका के अन्य विहार :-

देवानंपिय्य तिस्स राजाने चोलकितस्स एवं थुपाराम नामक विहार की निर्मिती की थी,<sup>23</sup> चोलकितस्स विहार की निर्मिती वेस्सगिरि पर की गयी थी। राजा सद्धातिस्स इन्होंने कुशल कारागीरोद्धारा दक्षिणागिरी विहार की निर्मिती की थी।<sup>24</sup> राजा सध्दातिस्स इन्होंने अत्याधिक विहारों की निर्मिती की है लेकीन उनके नामों का जिक्र दीपवंस में उपलब्ध नहीं है। राजा थुलत्थन इन्होंने 'अलकन्दर' नामक विहार की निर्मिती की।<sup>25</sup> राजा वसभ इन्होंने इस्सिरियाराम विहार की निर्मिती की।<sup>26</sup> राजा सुभ इन्होंने विल्वविहार की निर्मिती की।<sup>27</sup> राजा महल्लक इनके द्वारा साजिल्लकन्दकाराम, दकपाषाण विहार, शालिपर्वत विहार, तेनवेल्लिविहार एवं नागपर्वत विहार एवं गिरिसालि विहार की निर्मिती की गयी।<sup>28</sup> महल्लनाग इन्होंने गोठ पर्वत के दक्षिण पार्श्व में साजिल्लकन्दकाराम, रोहन प्रदेश में नागपर्वत विहार तथा मध्य देश में गिरिसालि विहार बनवाया। अन्य विहारों के स्थानों का उल्लेख दीपवंस में नहीं कीया गया है। इससे अधिक विहारों की निर्मिती श्रीलंका में की गयी है।

#### निष्कर्ष:

दीपवेंस ग्रंथ प्राचीन भारत एवं श्रीलंका के विहारों के इतिहास के अध्ययन के दृष्टी से अत्यंत महत्वपूर्ण सिद्ध होता है। सम्राट अशोक ने 86,000 विहारों की निर्मीती की. इसका साहित्यीक प्रमाण दीपवंस ग्रंथ प्रदान करता है। उसी प्रकार श्रीलंका राजाओं द्वारा निर्मित विहारों का इतिहास भी यह ग्रंथ प्रस्तुत करता है। श्रीलंका के राजाओद्वारा निर्मित विहार प्रसिद्ध अध्ययन केंद्र के तौर पर प्रसिद्ध हुये, कुछ विहार विशिष्ट बौद्ध संप्रदाय के केंद्र हुये, तो कुछ विहार विशिष्ट वास्तुशिल्प के लिये प्रसिद्ध हुये। निश्चितही प्राचिन भारत और श्रीलंका के विहारों के अध्ययन की दृष्टी से दीपवंस ग्रंथ अत्यंत महत्वपूर्ण सिद्ध होता है।

## सदर्भ ग्रंथ सूची

- 1. कौसल्यायन, डॉ भदन्त आनन्द पालि–हिन्दी कोश, सुगत प्रकाशन, नागपूर, प्र. सं. 1989, प्र.क्र.150.
- 2. तत्रेव पृ.क्र.284.
- 3. Law, B.C., A, History of Pali Literature, Indica Books, Varanasi, Edition-2000, P.No. 511.
- 4. Archievesdailynews, U.K.
- 5. सिंह डॉ.परमानन्द, दीपवंस, बौद्ध आकर ग्रंथमाला, वाराणसी, प्र. सं. 1996, गाथा क्र. 10 प्र.क्र.112.
- 6. विमलकीर्ति, डॉ., भगवान बृद्ध प्रेरणादायी जीवन, परमेश्वरी प्रकाशन, दिल्ली 2008, पृ.क्र.72-73.
- 7 सिंह, डॉ.परमानन्द, दीपवंस, गाथा क्रं 97, पृ.क्र.40.
- 8. तत्रेव, गाथा क्र. ९४, पृ.क्र.१०८.
- 9. तत्रेव, गाथा क्र. 43, पृ.क्र.178.
- 10 तत्रेव, गाथा क्र. ४६ पृ.क्र.१७८.
- 11 तत्रेव, गाथा क्र. 51 पृ.क्र.180.
- 12. तत्रेव, गाथा क्र. 57 पृ.क्र.180.
- 13. तत्रेव, गाथा क्र. 61. पृ.क्र.180.
- 14. तत्रेव, गाथा क्र. ६६, पृ.क्र. १८२.

- 15. तत्रेव, गाथा क्र. 22, पृ.क्र.188.
- 16. तत्रेव, गाथा क्र. 54, पृ.क्र. 314.
- 17. तत्रेव, गाथा क्र. 55, पृ.क्र.314.
- 18 तत्रेव, गाथा क्र. 53, पृ.क्र.314.
- 19. तत्रेव, गाथा क्र. 18, पृ.क्र.278.
- Strong John, Relics of the Buddha, Motilal Banarsidas Publishers Pvt., Ltd., Delhi 2007, P. N. 201 - 202.
- 21. सिंह, डॉ. परमानन्द, दीपवंस गाथा क्र. 2-3, पृ.क्र. 274.
- 22. तत्रेव, गाथा क्र.36, पृ.क्र.310.
- 23. तत्रेव गाथा क्र. 94-95, पृ.क्र 254.
- 24. तत्रेव गाथा क्र. 2, पृ. क्र. 280.
- 25. तत्रेव गाथा क्र.८, पृ.क्र. 282.
- 26. तत्रेव गाथा क्र.2, पृ.क्र. 302.
- 27. तत्रेव गाथा क्र.45, पृ.क्र. 300.
- 28. तत्रेव गाथा क्र.15-18 पृ.क्र. 364 306.

#### प्रा.निलीमा गजभिये

पाली—प्राकृत व बौद्ध अध्ययन विभाग, रा.तु.म.नागपूर विद्यापीठ, नागपूर

# सम्राट अशोक के अभिलेखों में शांति चेतना प्रा. सुजित वनकर

भगवान बुद्ध को शांति का अग्रदूत कहते हैं. समूचे संसार में शांति की स्थापना के लिए बुद्ध जाने जाते है. बुद्ध की शरण में जो भी आया वह काया-वाचा-मन से शांत हो गया. उसके सभी विकार नष्ट हो गए. वह संसार के कल्याण एवं हित के लिए क्रियाशील हो गया. यह चेतना का विलक्षण स्वरुप है जो औरों के कल्याण एवं हित के लिए क्रियाशील होती है. बुद्ध की देशना मन को मैत्री, करुणा, मुदिता एवं उपेक्षा से भर देती है. मन में लोभ, द्वेष एवं मोह का संहार करती है. लोभ, द्वेष, मोह व्यक्ति के भीतरी शत्रु है जो व्यक्ति को आजीवन क्षति पहुचाते हैं. बुद्ध की शिक्षाएं व्यक्ति को इन भीतरी शत्रुओं से अवगत कराती है और उसका शीरसंधान करने के लिए व्यक्ति को क्रियाशील कराती है. जिसने अपने सभी शत्रुओं को काट दिया वह बुद्ध शासन में अर्हत कहलाता हैं.

तत्कालीन समाज युद्धजन्य समाज था. जम्बुद्वीप अनेक महाजनपदों एवं गणराज्यों में विभाजित था. अंगुत्तरनिकाय में सोलह महाजनपद एवं दस गणराज्यों का उल्लेख आया है. प्रत्येक राजा अपने राज्य का विस्तार करने की महत्वाकांक्षा लेकर क्रियाशील था. ऐसे समय में बुद्ध ने शांति की धारा प्रवाहित की. बुद्ध ने एक नई दृष्टि संसार में प्रसुत की. धर्म का राज्य सबसे बड़ा राज्य है इस धारणा का उद्गम हुआ. इस धारणा का मूल धम्मपद की निम्नलिखित गाथा में दिखाई देता हैं —

''सब्ब दानं धम्म दानं जिनाति सब्ब रसं धम्मरसो जिनाति सब्ब रतिं धम्मरती जिनाति तण्हक्खयो सब्ब दुक्खं जिनाति''

अर्थात- सभी दानों में धर्म का दान बढ़कर है. सभी रसों में धर्म का रस बढ़कर हैं. सभी रितयों में धर्म की रित बढ़कर है और तृष्णा का क्षय सभी दुखों से बढ़कर है.

सम्राट अशोक में धर्म की उपरोक्त दृष्टि उत्पन्न हुई. धर्म का राज्य ही सबसे बढ़कर राज्य है इस दृष्टी से अशोक की चेतना अभिभावित हो गई. वस्तुतः अशोक की दृष्टि में बुद्ध द्वारा विदित सम्यक दृष्टि का अर्थ यही था. यदि औरों के कल्याण एवं हित से मन शांति मिलती है तो यही शांति विशुद्ध शांति है इस धारणा से अशोक की चेतना प्रेरित हो गई. अशोक की दृष्टि में यही धर्मविजय था. अशोक ने अपनी सम्पूर्ण शक्ति धर्मविजय में लगा दी. धर्मविजय में शांति की अवधारणा का अभिनव स्वरुप अशोक ने संसार के सामने प्रस्तुत किया. जिसने अशोक को विश्व का सर्वश्रेष्ठ राजा.

# शांति चेतना के पहलू

अशोक के अभिलेखों का अध्ययन करने पर शांति चेतना के दो मुख्य पहलू दृष्टिगोचर होते हैं. जो निम्नांकित है \_

- १) उपशमनात्मक पहलू
- २) क्रियात्मक पहलू

# उपशमनात्मक पैलू

शांति चेतना का उपशमनात्मक पहलू चित्त में विकारों का उपशमन करता है. उपशमनात्मक पहलू में विकारों के उपशमन से प्राप्त शांति की मनोवस्था अभिप्रेत हैं. बुद्ध की शरण में आने के पहले अशोक की चेतना विकारों के उन्मादावस्था में विहार कर रही थी. विकारों के आधिक्य के कारण ही उसे 'चण्डाशोक' कहा जाता था. किलंग युद्ध में अशोक ने अपनी चण्डता की सीमा लांघ ली थी. किलंग में हिंसाचार को जब अशोक ने देखा तो उसमें उपशमन की प्रक्रिया ने जन्म ले लिया. भीतर पश्चाताप की भावना उदित हो गई. अशोक का यह भाव शाहबाजगढ़ी के शिलालेख में अभिव्यक्त होता है. अशोक कहते हैं, "अभिषेक के आठ वर्ष बाद देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ने किलंग की विजय की. वहां डेढ़ लाख व्यक्तियों का देशनिकाला हुआ, एक लाख मारे गए और इससे कई गुने मरे. इसके बाद अब जब कि किल्लंग जीत लिया गया है देवताओं के प्रिय का धर्मानुशासन, धर्म-प्रेम और धर्मोपदेश तीव्र हो गया है. किलंग जितने पर देवताओं के प्रिय को पश्चाताप हुआ है. क्योंकि जब किसी अविजित देश की विजय की जाती है तो लोगों की हत्या, मृत्यु और देश निकाला होता है जिसमें देवताओं के प्रिय को बड़ा दुःख और खेद हुआ है." उपशमन का यह पहलू अशोक को शांति चेतना के दुसरे पहलू को ओर ले गया. यह पहलू शांति चेतना का क्रियात्मक पहलू है.

# क्रियात्मक पहलू

शांति चेतना का क्रियात्मक पहलू सबसे महत्त्वपूर्ण पहलू है. यह शांति चेतना को पूर्णत्व प्रदान करता है. यह कुशल कर्म करने के लिए व्यक्ति को निरंतर चेतित करता है. यह कुशल कर्म करने के लिए चेतना को गित प्रदान करता है. इससे धर्म का कार्य करने की भावना तीव्र हो जाती है. शाहबाजगढ़ी के अभिलेख में अशोक कहते हैं, "उनका धर्मानुशासन, धर्म-प्रेम और धर्मोपदेश तीव्र हो गया है."<sup>24</sup> इससे शांति चेतना का क्रियात्मक पहलू उद्दीपित हो गया. परिणामस्वरूप अशोक ने ८४००० स्तूपों का निर्माणकार्य करने का कार्य हाथों में लिया. इस कड़ी में धर्ममहामात्यों की नियुक्ति करना, देश विदेशों में धर्म प्रचारकों को भेजना, धर्मयात्रा करना, मनुष्य एवं प्राणिमात्र के लिए चिकित्सालय खुलवाना, यात्रियों के आराम के लिए दुतर्फा पेड़ लगवाना, कुए खुदवाना, धर्मशालाएं बनवाना आदि कार्य अशोक के क्रियात्मक पक्ष को संसार के सामने प्रस्तुत करते हैं.

#### अशोक की शांति चेतना का क्रियात्मक पक्ष

अशोक की अभिलेखों में शांति चेतना का क्रियात्मक पक्ष प्रमुखता से दिखाई देता हैं. अशोक की चेतना धरा के विजय से धर्म की विजय में परिवर्तित हो गई. उनकी चेतना में, धर्मविजय ही सबसे बड़ी विजय है, इस दृष्टि का आविर्भाव हो गया. धर्मविजय के लिए दिनरात क्रियाशील रहने की दुर्दम्य इच्छाशक्ति का दर्शन अशोक की अभिलेखों में स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होता है. अशोक की चेतना का क्रियाशील पक्ष निम्न बिंदुओं के माध्यम से अधोरेखित किया जा सकता है —

## धर्ममहामात्याओं की नियक्ति

धर्मविजय की शृंखला में सम्राट अशोक द्वारा धर्म महामात्यों को नियुक्त करना सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य था. महावंश में इसका प्रमाण मिलता है. मानसेहरा के अभिलेख में भी इसका उल्लेख आया है. यहाँ अशोक कहते हैं, ''पूर्व काल में धर्ममहामात्र नहीं होते थे. पर मैंने अपने अभिषेक के तेरह साल बाद धर्म महामात्र नियुक्त किये.''

<sup>25</sup> वहीं पृ.118.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> राधाकुमुद मुखर्जी, 1974, *अशोक*, दिल्ली:मोतीलाल बनारसीदास, पृ.137.

<sup>24</sup> वहीं

<sup>&</sup>quot;Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

किस उद्देश्य से धर्ममात्र नियुक्त किये इसे बताते हुए अशोक कहते हैं, "सभी सम्प्रदायों के बीच धर्म की स्थापना एवं वृद्धि के लिए तथा धर्म में अभिरत लोगों के हित एवं सुख के लिए धर्ममहामात्र नियुक्त किये गए हैं."<sup>26</sup> सम्राट अशोक ने धर्मविजय हेतु निम्नलिखित धर्ममहामात्याओं की नियुक्ति की.

|    | मिशनरी                                 | देश              |
|----|----------------------------------------|------------------|
| ٤. | मज्झन्तिक                              | कश्मीर एवं गंधार |
| ٦. | महारक्षित                              | यवन देश          |
| ₹. | मज्झिम                                 | हिमालय देश       |
| ४. | धर्मरक्षित                             | अपरान्तक         |
| ч. | महाधर्मरक्षित                          | महाराष्ट्र       |
| ξ. | महादेव                                 | महिषमंडल         |
| ७. | रक्षित                                 | वनवासी           |
| ሪ. | सोण एवं उत्तर                          | सुवर्णभूमि       |
| ۶. | महेंद्र, ऋद्धिय, उत्रिय, संबल, भद्रसाल | सिंहल            |

मिज्झम ने अस्सी लाख लोगों को बौद्ध बनाया. धर्मरक्षित ने ३७ हजार लोगों को बौद्ध बनाया. मज्झंतिक ने चालीस हजार लोगों को बौद्ध बनाया. रिक्खत ने वनवासी में चौरासी हजार लोगों को बौद्ध बनाया. सोण और उत्तर ने साठ हजार लोगों को बौद्ध बनाया. इस प्रकार सम्राट अशोक द्वारा नियुक्त सभी धर्म महामात्यों ने दसो दिशा में जाकर धर्म की पताका लहराई. उन्होंने धर्म की स्थापना कर लोगों को शांति की धारा में प्रवाहित किया.

# स्तूप, विहार, गुफा, अभिलेख, स्तम्भ आदि का निर्माणकार्य

अशोक की शांति चेतना का सबसे महत्त्वपूर्ण पक्ष उनके द्वारा ८४००० स्तूपों का बनवाना हैं. धर्मिलिपि को पत्थरों पर लिखवाकर बुद्धवचनों को अमरत्व प्रदान करना अशोक के महत्तम कार्यों में से एक हैं. अशोक ने अपनी सम्पूर्ण शक्ति इस कार्य में लगाकर अपने धर्मिवजय के कार्य को सबलता एवं शाश्वतता प्रदान की. साँची, भरहुत आदि स्थलों पर अशोक ने स्तूपों की नींव रखी. गुफाएं बनवाकर भिक्षुओं तथा अन्य सम्प्रदायों के श्रमण-ब्राहमणों को दान की. अभिलेखों और स्तंभों में धर्म की मुलभुत तत्वों को सरल भाषा में लिखवाकर धर्म को जनसामान्य तक पहुँचाया. अशोक के ये सभी कार्य शांति चेतना के क्रियात्मक पक्ष के विस्तार को प्रदर्शित करते हैं.

#### अन्य लोकोपयोगी कार्य

अशोक ने लोगों के हित एवं सुख के लिए अनेक लोकोपयोगी कार्य किये. मनुष्य एवं पशु के लिए चिकित्सालय खुलवाएं. जो औषधि वनस्पतियाँ यहाँ विद्यमान नहीं थी उसे बाहर से बुलवाया गया. सातवे स्तंभलेख में अशोक ने अपने लोकोपयोगी कार्यों का ब्यौरा दिया है. अशोक कहते है, "राजमार्गों पर मैंने बरगद के वृक्ष लगवाएं तािक मनुष्यों और पशुओं को छाया मिले, आम के बगीचे लगवाये हैं, आधे आधे कोस पर कुएं खुदवाएं हैं, धर्मशालाएं बनवायी है, यत्र-तत्र बहुत से प्याऊ बनवाये हैं तािक मनुष्यों और पशुओं को सुख मिले."

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> аहीं у.119

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> राधाक्म्द म्खर्जी, 1974, *अशोक*, दिल्ली:मोतीलाल बनारसीदास, पृ.158.

<sup>&</sup>quot;Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

इससे यह प्रमाणित होता है कि अशोक का क्रियात्मक पक्ष काफी सबल था. शांति चेतना के लिए अभिवृद्धि के लिए वह क्रियात्मक पक्ष के प्रति समर्पित था.

# शांति के लिए आवश्यक कुशल धर्मों की उपसंपदा

शांति एक ऐसी मनोवस्था है जो अन्य कुशल धर्मों के परिपाक के प्राप्त होती है. चित्त में स्थित कुशल धर्मों की अभिवृद्धि एवं अकुशल धर्मों के प्रहाण से शांति का आविर्भाव होता है. शांति के जैसा अन्य कोई सुख नहीं है. बुद्ध स्वयं धम्मपद में इस सत्य से अवगत कराते हैं. बुद्ध कहते है, ''नित्थ सन्ति परं सुखं'' अर्थात शांति से बढ़कर कोई सुख नहीं है. अशोक चित्त की शांति के लिए कुशल धर्मों की उपसंपदा करने में अहोरात्र लगे हुए थे यह उनके अभिलेखों एवं स्तंभलेखों से प्रमाणित होता है. अशोक के भीतर कौनसे कुशल धर्मों की उपसंपदा हुई उसे निम्नांकित बिन्दुओं के माध्यम रेखांकित किया जा सकता है-

## श्रद्धा में शांति बीज

कसी भारद्वाज सुत्त में भगवान बुद्ध ने श्रद्धा को बीज की उपमा देकर परिभाषित किया हैं. सुत्तनिपात में बुद्ध श्रद्धा के बारे में यह कहते हुए दिखाई देते हैं कि श्रध्दा से भवसागर को तरा जा सकता हैं. बुद्ध स्वयं श्रद्धा को शांति का मूल स्रोत मानते हैं. बुद्ध सासन में शांति की सतधारा श्रद्धा से ही उदित होती है. भाब्रू शिलालेख में यह धारा स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होती है. भाब्रू शिलालेख में सम्राट अशोक कहते हैं, ''मगध के राजा प्रियदर्शी संघ को अभिवादन करते हैं और उनके स्वास्थ्य एवं सुख की कामना करते हैं. भंते ! आपको विदित ही है कि बुद्ध, धम्म और संघ में मेरी कितनी श्रद्धा है. भंते! भगवान् बुद्ध ने जो कुछ कहा वह सब सुभाषित है."28 सम्राट अशोक की यह अभिव्यक्ति श्रद्धा से ओतप्रोत है. बुद्ध के मुख से निकले हर के शब्द जो सुभाषित कहना उनके भीतर शांति के आविर्भाव को प्रकट करते हैं. बुद्ध वचनों से प्राप्त चिरशांति को अशोक उनके अभिलेखों में स्वयं महसूस करते हुए दिखाई देते हैं.

#### उद्योग परायणता में शांति चेतना का विकास

सम्राट अशोक ने पत्थरों पर धर्मलेख लिखवाएं. उन धर्मलेखों का अध्ययन करने पर यह स्पष्ट होता है कि संघ में सानिध्य में जाकर सम्राट अशोक के शांति चेतना का कितना अधिक विकास हआ. बुद्ध के सानिध्य में उत्पन्न हुई शांति चेतना व्यक्ति को उद्योग परायण बनाती है. इस सन्दर्भ में अशोक ब्रह्मगिरी के शिलालेख में कहते हैं, ''अढाई वर्ष से अधिक हुए कि मैं उपासक बना, मैंने उद्योग नहीं किया. पर एक वर्ष से कुछ अधिक हुए जब मैं संघ में गया, मैंने खुब उद्योग किया. यह उद्योग का ही फल है. पर इसे केवल बड़े लोग ही प्राप्त कर सकते हैं ऐसा नहीं, क्योंकि छोटे लोग भी उद्योग करें तो विपुल सुख पा सकते हैं."<sup>29</sup> इससे यह स्पष्ट होता है कि सम्राट अशोक उद्योग परायणता को सुख एवं शांति का द्योतक मानते थे.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> राधाक्म्द म्खर्जी, 1974, *अशोक*, दिल्ली:मोतीलाल बनारसीदास, पृ.98.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> वहीं प्.90-94.

## हिताय सुखाय चेतना

मन में शांति का आविर्भाव होने पर मन हिताय सुखाय चिंतन करने लगता है. मन उस दिशा में क्रियाशील हो जाता है. बुद्ध को परम शांति पद की प्राप्ति होने के बाद बुद्ध हिताय सुखाय की भावना से अभिभावित हो क्रियाशील हो गए. बुद्ध अपने भिक्षुओं को संबोधित करते हैं, "जितने भी दिव्य और मानुषी बंधन हैं उससे मैं मुक्त हो चुका हूँ. तुम भी भिक्षओं! सभी दिव्य एवं मानुषी बंधनों से मुक्त हो चुके हो. इसलिए हे भिक्षुओं! बहुत जनों के कल्याण के लिए बहुत जनों के हित के लिए विचरण करों. देव और मनुष्यों के कल्याण एवं हित के लिए विचरण करो."30 बुद्ध की शरण में आने के बाद सम्राट अशोक का मन शांति पद में स्थापित हो गया था. उनका मन हिताय-सुखाय की भाव से ओतप्रोत था. धौली के अभिलेख से यह प्रमाणित होता है. इस अभिलेख में अशोक अपने अधिकारीयों को यह कहते हैं, ''जो कुछ मैं उचित समझता हूँ उसके अनुसार काम करने की और उचित उपायों से पूरा करने की मेरी इच्छा होती है. और इस उद्देश्य की पूर्ती का उपाय मैं यह मानता हूँ कि मैं आप लोगों को अनुदेश दुँ. क्योंकि आप लोग सहस्रो प्राणियों के ऊपर इस उद्देश्य से रखे गए है कि उनका स्नेह प्राप्त करें. सभी मनुष्य मेरी प्रजा है. जिस तरह मैं चाहता हूँ कि मेरे बच्चे इहलोक में और परलोक में सभी तरह के हित एवं सुख प्राप्त करें उसी तरह सभी मनुष्य के बारे में मेरी इच्छा हैं." अशोक का धम्मविजय का अभियान देव-मनुष्यों के हित एवं कल्याण के लिए था. हित एवं सुख के लिए अशोक अनवरत कार्यरत थे. हित एवं सुखवर्धक कर्म करने से ही उनके चित्त को शांति मिलती थी. गिरनार के शिलालेख में अशोक कहते हैं, 'क्योंकि मैं कितना ही परिश्रम करूँ और कितना ही राजकार्य करूँ मुझे संतोष नहीं होता. सब लोगों का हित करना मेरा प्रधान कर्त्तव्य है. उसका मूल है परिश्रम और और राजकाज पूरा करना. सबके हित से बढ़कर कोई काम नहीं हैं."<sup>32</sup> बहतों के हित एवं सुख के लिए कर्मशील चेतना ही अशोक की शांति चेतना है.

#### मैत्री, शांति एवं अहिंसा से सिंचित हृदय

सम्राट अशोक का हृदय मैत्री, शांति एवं अहिंसा जैसे कुशल गुणों से सिंचित था. बुद्ध के शासन में आने के बाद चण्डाशोक धम्माशोक बन गए. एक समय था जब अशोक का मन हिंसा से युक्त था. किलंग युद्ध इसका प्रमाण हैं. लाखों की तादाद में वहां मनुष्यों की हत्या हुई. सकल जम्बुद्वीप पर विजय प्राप्त करने की महत्त्वकांक्षा लेकर जिस गित से अशोक क्रिया कर रहा था उसमें जम्बुद्वीप लहूलुहान हो गया. बुद्ध की शरण में आने के बाद अशोक की यही रक्तरंजित दृष्टि धम्मविजय के रूप में परिवर्तित हो गई. सत्त्वों की हिंसा में अभिरत चेतना अहिंसा, मैत्री में रूपातंरित हो गई. शाहबादगढ़ी के अभिलेख में मैत्री एवं अहिंसा से युक्त मन दृष्टिगोचर होता है. इस अभिलेख में अशोक कहते हैं, "यहाँ किसी जीव का वध न किया जाये और न बिल दी जाएँ. न कोई समाज किया जाएँ क्योंकि देवताओं का प्रिय प्रियदर्शी राजा समाज में बहुत से दोष देखता है. किन्तु एक प्रकार का समाज है जिसे देवताओं का प्रिय प्रियदर्शी राजा अच्छा मानता है. पहले देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा की रसोई में प्रतिदिन सेकड़ों सहस्र प्राणियों की शोरबा बनाने के लिए हत्या होती थी. पर इस समय यह धर्मलिपि लिखाई जा रही है. सिर्फ तीन प्राणियों का वध होता है. दो मोर और एक मृग का वध निश्चित नहीं हैं. ये तीनो प्राणी भी भविष्य

"Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> विनयपिटक, (हिं.अन्.) राह्ल सांकृत्यायन, ताईपेई: दि कॉपीरेट बॉडी ऑफ़ बुद्धाज एज्य्केशनल फाउंडेशन.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> राधाक्म्द म्खर्जी,(1974) *अशोक*, दिल्ली:मोतीलाल बनारसीदास.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> वहीं पृ.125-26

में नहीं मारे जायेंगे."<sup>33</sup> यह परिवर्तन किसी चमत्कार से कम नहीं है. सम्राट अशोक का हृदय पूर्णतः परिवर्तित हो गया. जैसे बुद्ध के काल में ९९९ हत्याएं करनेवाला अंगुलिमाल अहिंसक हो गया ठीक उसी प्रकार प्रतिदिन सहस्र हत्याएं करने वाला अशोक धम्माशोक हो गया. मानसिक परिवर्तन यह अनोखी मिसाल बुद्धसासन में दिखाई देती है.

अशोक में प्राणियों एवं मनुष्यों के उपचार के लिए चिकित्सा केंद्र खुलवाएं. गिरनार के शिलालेख में इसका प्रमाण मिलता है. गिरनार शिलालेख में लिखा है, ''देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ने दो प्रकार की चिकित्सा का प्रबंध किया है –मनुष्यों की चिकित्सा और पशुओं की चिकित्सा. औषधियां भी –मनुष्यों के उपयोग की और पशुओं के उपयोग की –जहाँ जहाँ नहीं थी वहां वहां मंगवायी गई और रोपवाई गई. इसी प्रकार मूल और फल भी जहाँ जहाँ नहीं थे वहां वहां सब जगह मंगवाएं गए और रोपवाये गए हैं. मार्गों पर पशुओं और मनुष्यों के आराम के लिए कुए खुदवाएं गए है और वृक्ष लगवाएं गए."<sup>34</sup> इससे यह प्रमाणित होता है कि बुद्ध की आश्रय में आया हुआ व्यक्ति 'अत्तानं उपमं कत्वा न हनेय्य न घातये"<sup>35</sup> स्वयं को औरों की जगह रखते हुए न हत्या करे न किसी का घात करें इस भाव में समाहित हो जाता है.

#### धम्मविजय की चेतना

बुद्ध शासन में सम्मिलित होने के बाद अशोक की चेतना धम्मिवजय की चेतना हो गई. शाहबाजगढ़ी के शिलालेख में अशोक कहते हैं, "जो धर्मिवजय है देवताओं का प्रिय उसे ही सबसे बड़ी विजय मानता है." अशोक ने धर्मिवजय को प्रधानता देते हुए धर्म महामात्यों को विभिन्न देशों में प्रेषित किया. यहाँ तक कि अपने पुत्र महेंद्र एवं पुत्री संघमित्रा को भिक्षु तथा भिक्षुणी बनाकर लंकाद्वीप में धर्मिवजय हेतु से भेजा. यहाँ जम्बुद्वीप में राजा अशोक ने बुद्धवचनों में पत्थरों पर अंकित करवाया. इसके पीछे अशोक की चेतना यही थी धर्मिवजय का सही अर्थ एवं उसकी आवश्यकता आने वाली पीढ़ी समझे तथा उसके ऊपर अंमल करें. शाहबाजगढ़ी के शिलालेख में अशोक लिखते हैं, "यह धर्मिलिपि इसलिए लिखवाई गई तािक मेरे पुत्र, प्रपौत्र, जो भी हो नई विजय करने की न सोचे, किन्तु यदि उन्हें विजयों में रस मिलता ही हैं तो वे क्षमा और दया से काम लें. और धर्मिवजय को ही विजय समझें. इससे इहलोक और परलोक दोनों बनते हैं. त्याग में उनकी रित हो और धर्म में उनकी निरित हो." धर्मिवजय में पूरी तरह से समाहित चेतना का साक्षात् दर्शन अशोक के इन शिलालेखों से स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होता है. त्याग, मैत्री, दया एवं सद्धाव से ही मानव के हृदय को जीता जा सकता है. हृदय से हृदय को जितने की विधि अशोक में शिलालेखों में दिखाई देती है. शांति चेतना हृदय का हृदय से संवाद करने वाली चेतना है. यह चेतना धर्मिवजय की चेतना है.

सम्राट अशोक की अभिलेखों में अशोक का शांति में स्थापित हृदय दृष्टिगोचर होता है. बुद्ध द्वारा विदित मध्यममार्ग का सेवन करते हुए अशोक दिखाई देते हैं. चूँकि अशोक की चेतना विजय से सम्पृक्त थी. धरा की जितने की चाह धर्म को जितने की चाह में तब्दील हो गई. धर्म विजय ही सबसे बड़ी विजय है इस सम्यक दृष्टी का

<sup>34</sup> वहीँ पृ.111-12

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> वहीं पृ.109-10

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> धम्मपद पृ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> अशोक पृ. १३९

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> अशोक पृ.

लाभ सम्राट अशोक को हुआ. ८४००० स्तूपों में एवं अभिलेखों एवं स्तंभलेखों में अशोक के इसी दृष्टि का विस्तार दिखाई देता हैं. बुद्ध के शासन को हर एक मनुष्य के हृदय में स्थापित करना यह अशोक का मुख्य उद्देश्य था. इस कार्य से प्राप्त शांति को भोक्ता सम्राट अशोक थे. शांति के इस पद के लिए अशोक की चेतना उसे चेतित करती थी. अशोक की शांति चेतना के क्रियात्मक पहलू से अनेक पीढ़िया लाभान्वित हुई.

# सन्दर्भ ग्रन्थ सूचि

- १. शास्त्री, स्वामी द्वारिकादास, (2009) (हिं.अनु.) *अंगुत्तरिनकाय*, वाराणसी: बौद्ध भारती प्रकाशन.
- २. कौसल्यायन, भदंत आनंद, (1993). (हिं.अनु.) धम्मपद, ताईपेई: कॉपीरेट बॉडी ऑफ़ बुद्धाज एजुकेशनल फाउंडेशन.
- ३. सांकृत्यायन, राहुल, (हिं.अनु.). विनयपिटक, तायपेई: कॉपोरेट बॉडी ऑफ़ बुद्धाज एजुकेशनल फाउंडेशन.
- ४. मुखर्जी, राधाकुमुद, (1974). अशोक, दिल्ली: मोतीलाल बनारसीदास.

प्रा. सुजित वनकर

पाली-प्राकृत विभाग व बुद्धिस्ट स्टडीज रा.तु.म. नागपुर विद्यापीठ, नागपुर

# सर्वसमावेशक आर्थिक विकासाचे जनक : बुध्द

प्रा. डॉ. प्रज्ञा बागडे

सारांश — गौतम बुद्धांनी बौद्ध धम्माच्या रुपाने एक निवन विचार जगासमोर ठेवला. त्यांनी आर्थिक व सामाजिक समतेचा विचार मांडून जगाला कल्याणाचा मार्ग दाखिवला. त्यासाठी त्यांनी सम्यक उपजिविकेवर भर दिला. संपत्तीच्या अतिरिक्त संग्रहाचा विरोध केला. मानवाने सत्य मार्गाने, नीतीने, न्यायाने मिळिविलेल्या साधन सामुग्रीवर उपजिविका केली पाहिजे असे त्यांना वाटत होते. त्यांनी लालसेने मिळिविलेल्या संपत्तीचा व त्यासाठी स्विकारलेल्या मार्गाचा विरोध केला. त्यांनी मनुष्याला मानसिक गुलामगीरीतुन मुक्त करुन मानवता आणि मुलभूत अधिकार प्राप्त करण्याची दिशा दाखिवली आहे. समाजाच्या निकोप वाढीसाठी व आर्थिक विकासासाठी शिक्षण आवश्यक असल्याने बुद्धाने सार्वित्रिक शिक्षणाचाही पुरस्कार केला. त्यांनी संपत्तीचे समन्यायी वाटप, सुयोग्य नियोजन व गुंतवणूकीमुळे शांती आणि प्रगती बरोबरच अपराध मुक्त समाज निर्मितीची चर्च कुटदंत सुत्तात सांगितली आहे. भगवान बुद्ध प्राचीन भारतातील पहिले विचारवंत होते की ज्यांनी श्रमिक वर्गाच्या कल्याणाची काळजी घेण्याचे आव्हान केले. यावरुन बुद्धाची श्रमिकांविषयीची तळमळ आणि दुरदृष्टी लक्षात येते. एकंदरच त्यांनी जगामध्ये एक निवन आदर्श, निवन चेतना, निवन विचारधारा, निवन क्रांती व निवन परिवर्तन घडवून आणण्यासाठी महत्वपूर्ण भूमिका पार पाडली आहे. आज समाजात हिंसा, अन्याय, अत्याचार वाढीस लागले आहे. त्यासाठी आजही आपल्याला बुद्धांच्या आर्थिक व सामाजिक समतेचे आणि सर्वसमावेशक विकासाचे तत्वज्ञान आत्मसात करुन त्यानुसार आचरण करण्याची गरज आहे.

**बीजशब्द** — तृष्णा, गरज, सम्यक आजिविका, संपत्तीची निर्मिती, सम्यक विनियोग, संपत्तीचे वितरण, बचत, संघ.

प्रस्तावना — गौतम बुद्धांना प्रामुख्याने बौद्ध धम्म संस्थापक या नावाने ओळखले जाते. परंतु त्यांनी केवळ धम्मासंबंधीच विचार मांडले नाहीत तर मानवी जीवनात असे एकही क्षेत्र नाही, की ज्याबाबत त्यांनी समाजाला उपदेश केलेला नाही. गौतम बुद्धांनी बौद्ध धम्माच्या रुपाने एक नवीन विचार जगासमोर ठेवला. त्यांनी मानवी जीवनाच्या सर्वांगीन विकासाच्या दृष्टीने विचार मांडले. त्यांचे धार्मिक विचार हे त्यांच्या अफाट ज्ञानाची एक विचारधारा आहे. सोबतच सामाजिक व आर्थिक समतेचा विचार मांडून जगाला कल्याणाचा मार्ग दाखविला. समाजात समानता, शांतता, प्रेमभावना, आणि सर्वसमावेशक विकास करायचा असेल तर आर्थिक व सामाजिक विषमता दूर करणे आवश्यक आहे. हे ओळखून त्यांनी आर्थिक व सामाजिक विषमता दूर करण्याचे मार्ग सांगितले. त्यांनी आपले विचार एका विशिष्ट वर्गापुरते, समाजापुरते मर्यादित ठेवले नाही तर 'बहुजन कल्याण' हा त्यांच्या उपदेशाचा मूळ आधार होता १ बुद्धांच्या विचारांकडे धार्मिक चष्म्यातून बिघतले जात असल्यामुळे बुद्ध हा केवळ धर्म संस्थापक होता व तो धर्म आपला नसल्यामुळे त्याचा आपला काही संबंध नाही अशी धारणा झालेली आहे. नाही तर बुद्ध हे जगातील पहिले शिक्षण तज्ञ, पहिले अध्यापन शास्त्रज्ञ, पहिले मानसशास्त्रज्ञ, पहिले अर्थशास्त्रज्ञ असे सर्वच बाबतीत पहिले ठरले असते. मी या ठिकाणी बुद्ध जगातील पहिले अर्थशास्त्रज्ञ म्हणून विचार करते.

बौद्ध धम्मात आर्थिक व सामाजिक विषमतेला स्थान नाही. बहुजन व लोकतंत्र याला सर्वात उच्च स्थान आहे. बौद्ध धम्म एक जीवन पद्धती आहे. एक आचरक संहिता आहे. त्यांनी विज्ञानावर आधारलेला एक व्यवहारिक, ब्राम्हणवादाचा विरोध करुन समानता, एकता, राष्ट्रीयता स्वतंत्रता, करुणा, मैत्री, न्याय, आणि विश्व बंधुत्वाचा मार्ग स्थापित केला. मनुष्याला मानसिक गुलामीतुन मुक्त करुन मानवता आणि मुलभूत अधिकार प्राप्त करण्याची दिशा दाखविली आहे. त्यांनी जगामध्ये एक नवीन आदर्श, नवीन चेतना, नवीन विचारधारा, नवीन क्रांती व नवीन परिवर्तन घडवून आणण्यासाठी महत्वपूर्ण भूमिका पार पाडली आहे.

मानवाने आदिम युगापासून वर्तमान युगापर्यंत जीवनाच्या प्रत्येक क्षेत्रात खुप विकास केला. मानवाच्या भौतिक सुख साधनांमध्ये प्रचंड वाढ झाली. सुख—समृद्धीत वाढ होवूनही मानवी जीवनात असंख्य प्रश्न निर्माण झाले. मानवा—मानवात द्वेश भावना वाढत गेली. हिंसा, अन्याय, अत्याचार वाढीस लागले. कारण गौतम बुद्धांनी सांगितलेले आर्थिक समतेचे तत्व आपण विसरत चाललो आहोत. हे टाळण्यासाठी आपल्याला नव्याने बुद्धांचे आर्थिक समतेचे, सर्व समावेशक विकासाचे तत्वज्ञान व विचार आत्मसात करुन त्यानुसार आचरण करण्याची गरज आहे. या अनुशंगाने विषयाची निवड करण्यात आली आहे.

## अध्ययनाची उद्दिष्टे -

- १. बुध्दकालीन अर्थव्यवस्थेचा अभ्यास करणे.
- २. बुध्दाच्या आर्थिक विचारांचा अभ्यास करणे.
- ३. आजच्या संदर्भात बुध्दांच्या आर्थिक विचारांची गरज लक्षात घेणे.

#### उपकल्पना —

१. सद्य:स्थितीत बुध्दांच्या आर्थिक विचारांची गरज आहे.

जागितकीकरणाच्या सध्याच्या युगात आर्थिक विकास हाच मनुष्य जीवनाचा अविभाज्य भाग झाल्याचे दिसते. आर्थिक विकासाच्या अनुशंगाने सामान्य जनतेच्या प्रगतीला चालना मिळणे आवश्यक आहे. कारण राष्ट्राचा विकास हा शेवटी प्रत्येक व्यक्तीच्या विकासावर अवलंबून असतो. मनुष्यातील 'समाज' हा राष्ट्राची उभारणी करतो. परंतु सध्या तसे चित्र दिसत नाही. आर्थिक विकासाची फळे काही ठराविक लोकानांच चाखायला मिळतात. सामान्य माणुस मात्र त्याच्या मुलभूत गरजाही पूर्ण करु शकत नाही. प्रगतीच्या नावावर मनुष्य भौतिक साधन संपत्तीचा गुलाम बनला आहे. मनुष्याची आंतरिक प्रगती वृद्धिगत व्हावी जेणेकरुन खऱ्या अर्थाने समाजाच्या प्रगतीला चालना मिळेल. या दिशेने प्रयत्न करण्याची कुणालाही गरज भासत नाही. परिणामी मानवी मूल्यांचा झपाट्याने ऱ्हास होत आहे. मानवाने विज्ञान आणि तंत्रज्ञान क्षेत्रात मोठी झेप घेतली. चंद्र आणि मंगळ मोहिमा यशस्वी केल्या. परंतु नैतिक मूल्यरहीत ही प्रगती कितीही झपाट्याने पुढे गेली तरी एक वेळ अशी येईल की, मनुष्य आणि प्राणी यांच्या व्यवहारात फरक करणे कठीण होईल.

अशा निराशाजनक परिस्थितीत सामाजिकदृष्ट्या स्थिर अर्थव्यवस्थेची जगाला नितांत आवश्यकता आहे. ज्या व्यवस्थेत मनुष्याच्या अत्युच्य नैतिक विकासाला व मानवी मूल्यांना प्राधान्य असेल. बुद्धांच्या विचारावर आधारीत सामाजिक व आर्थिक विकासाला चालना देणारी आधुनिक व प्रगतीशील व्यवस्था निर्माण झाल्यास या स्थितीवर मात करणे सहज शक्य आहे. कारण बुद्धांचा विचार हा भौतिक विकासाबरोबर मनुष्याच्या आंतरिक प्रगतीला व मानवतेला चालना देणारा आहे.

#### बुध्दांच्या सर्वसमावेशक आर्थिक विकासाच्या संकल्पना

**१. मनुष्याच्या गरजा आणि इच्छा किंवा तृष्णा** — बुद्धाने सर्व प्रकारच्या पारंपारीक दैवी संकल्पना, कर्मकांड इत्यादींचा त्याग करुन मानवी मन, इच्छा, चिंता, भावना, आर्थिक प्रक्रिया कशा असतात यावर त्यांनी लक्ष केंद्रीत केले आहे. वस्तूंचे उत्पादन, विनिमय आणि वापर करतांना त्यांनी लाभदायक व हानीकारक या दोन्ही बाजूंचा विचार केला आहे. हा विचार त्यांनी त्यांच्या दुक्ख मुक्तीच्या सिद्धांतात मांडला आहे. मानवी

कल्याण कशात आहे हे सांगतांना त्यांनी मध्यम मार्ग सुचिवला आहे. मानवी जीवनातील सर्व दु:खाचे कारण तृष्णा किंवा लोभ हे असून त्यांनी गरज आणि इच्छा (लोभ) यात फरक केला आहे.

आजवर जगातील अर्थशास्त्रज्ञांनी आर्थिक समस्यांचे विवेचन करतांना अमर्याद गरजा आणि मर्यादित साधने यावरच लक्ष केंद्रित केलेले आहे. पण गरज आणि इच्छा यांचा एकाच वेळी विचार करण्याचा प्रयत्न केला गेला नाही. माणसाला भूक लागली तर त्याला पोट भरण्यासाठी काहीतरी अन्न लागते. त्याला खरच भूक लागली तर तो आपली भूक भागविण्यासाठी जे खाण्यासाठी उपलब्ध असेल ते खाऊन आपली भूक भागवितो. त्यावेळी तो मला हेच हवे असा हट्ट करीत नाही. ही आहे गरज. परंतु हट्ट करुन वांच्छित पदार्थ खाण्याचा त्याचा हट्ट असेल तर ती त्याची गरज नसून इच्छा असते. तेथून समस्येला सुरुवात होते. यालाच बुद्धाने तृष्णा म्हटले आहे.

जगातील अर्थतज्ञांनी गरजांची संख्या अमर्याद असल्याचे सांगितले आहे. परंतु अनंत असणाऱ्या या गरजा नव्हेत. त्या इच्छा आहेत. खरं म्हणजे सजीवांच्या नैसर्गिक गरजा मर्यादितच असतात. ज्या अमर्यादित असतात त्या इच्छा होत. अमर्यादित इच्छांना आधुनिक अर्थतज्ञांनी गरजा म्हटल्यामुळे संपूर्ण अर्थशास्त्राची दिशाच बदलून गेली आहे. इच्छा अमर्यादित असल्यामुळे त्या पूर्ण करण्यासाठी साधने कमी पडतात. म्हणून आर्थिक समस्या निर्माण होतात. अशा गरजांचे नव्हे तर इच्छांचे आर्थिक दृष्टीने वर्गीकरण करण्याची आवश्यकता असते. आवश्यक, कमी आवश्यक आणि चैनीच्या इच्छा असे तीन प्रकारात गरजांचे वर्गीकरण केले की, मग उपलब्ध असलेल्या मर्यादित साधनांच्या सहाय्याने त्यांची पूर्तता करण्यासाठी त्यांचा प्राधान्यक्रम लावला जातो. वास्तवात गरजांचे कारण अज्ञात नसते. परंतु इच्छा किंवा तृष्णेमुळे माणसाला त्याचे कारण कळत नाही. त्यामुळे तृष्णा हेच अज्ञानाचे व दु:खाचे कारण आहे असे दिसून येते. जगातील प्रत्येक गोष्टीमध्ये काही ना काही कारण असते. या तर्काच्या आधारावर बुद्ध माणसाला विवेक वादाकडे नेतात. त्यासाठी त्यांनी 'प्रतित्य समुस्पाद' हा सिद्धांत मांडला. विश्वातल्या प्रत्येक घटनेमागे कोणते तरी कारण असतेच. हा मुद्दा लक्षात घेऊन बुद्धाने दु:खाचे कारण शोधून काढले व त्यावर उपाय म्हणून आर्य अघ्टांगिक मार्ग सुद्धा सांगितला. तोपर्यंत पूर्व जन्माच्या पापांचा परिणाम हेच कारण सांगितले जात असे.

मानवी गरजा नैसर्गिक असल्या तरी आर्थिक समस्या निर्माण होण्यासाठी कोणते तरी कारण असतेच. याचा विचार धम्मपदाच्या तेविसाव्या भागामध्ये आढळते. भूक किंवा तहान लागली तर ती स्वप्रयत्नाने भागवावी लागते. हा निसर्गाचा नियम आहे. परंतु माणूस हा सामाजिक प्राणी असल्यामुळे केवळ आपल्या वैयिक्तक किंवा कौटंबिक गरजांचा विचार करुन चालत नाही. तर समाजाचा किंवा देशाचा विचार सुद्धा करावा लागतो. यातूनच अर्थशास्त्राचा जन्म होतो. मानवी इच्छा अमर्यादित असल्यामुळे त्यांचे प्राधान्य क्रमाने वर्गीकरण करण्याचे तंत्र बुद्धाने सांगितले. इच्छा वाढत गेल्याने गरजा भागल्या तरी तृष्णा संपत नाही आणि त्यातूनच संचय करण्याची प्रवृत्ती वाढीस लागते व समस्या निर्माण होतात. त्या सोडविण्याचे शास्त्र म्हणजे अर्थशास्त्र होय. अशी साधी व सोपी व्याख्या आहे. असा आर्थिक दृष्टीकोन बुद्धाच्या अर्थशास्त्रात मिळतो.

- २. संपत्तीची निर्मिती अन्न, वस्त्र निवारा व आरोग्य ह्या मनुष्याच्या मुलभूत गरजा भागविण्यासाठी संपत्तीची गरज भासते. आर्थिक स्थैर्य आणि देशाच्या प्रगतीसाठी आवश्यक तीन बाबींची बुद्धाने व्याग्घ पज्ज सत्तात चर्चा केली आहे. त्या तीन बाबी पढीलप्रमाणे—
- १. उत्थान संपदा (कुशल व प्रामाणिक प्रयत्नांद्वारे संपत्तीची निर्मिती)
- २. आरक्ष संपदा (संपत्तीची सुरक्षा व बचत) आणि
- ३. समजिविकता (साधन संपत्तीच्या मर्यादित राहून जीवनयापन करणे) संपत्तीच्या निर्मितीला प्रोत्साहन देतांना बुद्ध प्रामुख्याने त्या काळात प्रचलीत सहा बाबींची चर्चा करतात.

- १. शेती
- २. व्यापार
- ३. पशुपालन
- ४. संरक्षण सेवा
- ५. शासकीय सेवा
- ६. व्यावसायिक सेवा

ह्या व्यवसायांच्या माध्यमातून संपत्ती अर्जित करण्याला बुद्धाने मान्यता दिलेली आहे. संपत्ती अर्जनाचे हे मार्ग समाजातील सर्व घटकांशी निगडीत आहेत. एवढेच नव्हे तर समाजाच्या प्रगतीला चालना देणारे आहेत. हे व्यवसाय करण्यासाठी वर्णाची किंवा जातीची कोणतीही अट नव्हती. कोणीही आपल्या योग्यतेनुसार कोणताही व्यवसाय करायला स्वतंत्र होता. परिणामी समाजाची झपाट्याने आर्थिक प्रगती होऊ लागली. बुद्धाच्या संपत्ती निर्मिती या क्रांतीकारी विचारामुळे आर्थिक भरभराट झाली.

3. संपत्तीचे समान वितरण — देशातील संपत्तीचे असमान वितरण हे सुद्धा बुद्धाच्या आर्थिक विचार प्रणालीत बसत नाही. आर्थिक विकासात जिथे उत्पादन हा एक महत्वपूर्ण भाग असतो, त्यापेक्षाही महत्वपूर्ण भाग असतो वितरण प्रणाली. आवश्यकतेपेक्षा अधिक संग्रह यामुळे आर्थिक संग्रट निर्माण होत असते. काही लोकांजवळ अपार धनसंपत्ती तर काहींच्या जीवनात अभाव हे त्यांना मान्य नव्हते. म्हणून गौतम बुद्धांनी संतुलीत वितरण प्रणालीवर भर दिला. त्यांच्या मते वितरण प्रणाली ठिक नसणे हे जसे आर्थिक हिनतेचे कारण आहे त्याचप्रमाणे अनावश्यक खर्च हे सुद्धा गरीबीचे फार मोठे कारण असते. तसेच दुसऱ्याच्या प्रती करुणा, मैत्री भावना नसणे हे सुद्धा आर्थिक असमानता वाढविण्यास कारणीभूत ठरत असतात. गौतम बुद्धांनी करुणा, मैत्री व त्यागाचा संदेश दिला. केवळ सर्व सामान्य व्यक्तिच नाही तर सम्राट अशोकांनी त्यांच्या ह्या संदेशाला आत्मसात करुन तत्कालीन समाजात समतेचा प्रसार केला.

नैसर्गिक संसाधनांचा अतिरेकी वापर करुन मानवाचे आर्थिक शोषण केल्याने माणसात हिंसात्मक प्रवृत्ती निर्माण होते. परिणामत: देशाच्या सुरक्षेसाठी संरक्षणावरील खर्च वाढतो. त्यामुळे नैसर्गिक संसाधनांचा पर्याप्त उपयोग करण्याचा सल्ला बुद्धाच्या अर्थशास्त्रात आहे. आर्य अघ्यांगिक मार्गामध्ये आठ सम्यक मार्गाचा उल्लेख आहे. या सम्यक आठ मार्गाने जीवन जगणे म्हणजे, बौद्ध अर्थशास्त्राचा स्वीकार केल्यास संपूर्ण जगातील प्रत्येक देशाचा व प्रत्येक व्यक्तीचा हमखास विकास होऊ शकते. यात शंका नसावी. याच दृष्टीने सम्राट अशोकाचे साम्राज्य हे लोक कल्याणकारी समजले जाते. समृद्धी, सौख्य, समाधान नांदत असल्यामुळे या देशाला 'सोने की चिडिया' असे संबोधले जात असे. या आर्थिक धोरणाअंतर्गत सार्वजनिक बांधकाम, रुग्णालये, वसतीगृहे, उद्याने, विश्रामगृहे व निसर्गाचे जतन केले जात होते. त्यामुळे संपूर्ण जगात जम्बुद्विप प्रसिद्ध होता. त्यांच्या मते, जन्मतः सर्व मनुष्य मात्र समान असून त्या सर्वाना चांगले जीवन जगण्याचा अधिकार आहे. समाजातील विशिष्ट घटकांनी सर्व सुखांचा उपभोग घ्यावा व काहींनी अतिशय अभावात जगावे हे त्यांना अमान्य होते. कारण हे निसर्ग निर्मित नसून मानव निर्मित समाज रचनेचे परिणाम होते. ते गौतम बुद्धांना अमान्य होते. जरी समाजात सर्व व्यक्ती एकाच प्रकारचे आयुष्य जगू शकत नाही हे बुद्धांना मान्य होते तरी एका घटकाने दुसऱ्या घटकाचे शोषण करावे हे त्यांना मान्य नव्हते. त्यामागे माणसाची अतिरेकी तृष्णा कारणीभृत होती. त्यामुळेच गौतम बुद्धांनी तृष्णेचा त्याग करायचा सांगितले.

४. संपत्तीचा विनियोग — मनुष्याने त्याच्या कुटुंबाच्या कल्याणाकरीता संपत्तीचा विनियोग कसा करावा याची तपशीलवार चर्चा पत्तकम्म सुत्तात आढळते.

- १. अन्न, वस्त्र व अन्य गरजांवरील खर्च
- २. आई वडील, पत्नी, मुले व नोकराच्या देखभालीचा खर्च
- ३. आजारपण व अन्य कठीण प्रसंगी करावयाचा खर्च
- ४. दान धर्म करण्यासाठी करावयाचा खर्च
- ५. राज्याचे कर वेळेवर भरणे
- ६. मृतांच्या स्मृतीप्रित्यर्थ आवश्यक बाबींसाठी करावयाचा खर्च
- ७. नातेवाईकांसाठी करावयाचा खर्च
- ८. अभ्यागतांसाठी करावयाचा खर्च आदि बाबींचा यात प्रामुख्याने समावेश आहे.

खर्चाच्या तपशीलाकडे बारकाईने पाहिल्यास बुध्दाने समाज जीवनातील प्रत्येक बाबींचा विचार केल्याचे दिसते. समाजाचा गाडा योग्य पद्धतीने चालविण्यासाठी आवश्यक सर्व बाबी यात आढळतात. बुद्धाने केवळ आध्यात्मिक विकासाचाच नव्हें तर समाजाच्या दैनंदिन व्यावहारिक बाजुंचाही अतिशय सूक्ष्म रितीने विचार केला असल्याचे दिसून येते.

- ५. बचतीचे महत्व बुद्धाने बचतीचा नेहमी पुरस्कार केला आहे. कारण बचतीमुळे देशाच्या सामाजिक आणि आर्थिक विकासाला चालना मिळते. कर्माच्या माध्यमातून पैसा उभारण्याची प्रथा बुद्ध काळातही अस्तित्वात होती. बौद्ध साहित्यात बुद्ध काळातील अनाथपिण्डक आदि अनेक श्रेष्ठींचा उल्लेख आढळतो. हे श्रेष्ठी राज्यासोबतच सामान्य लोकांना देखील कर्ज उपलब्ध करीत असत. तथापि बुद्धाने अत्याधिक कर्ज काढण्याच्या प्रवृत्तीचा विरोध केला. कर्जमुक्त जीवन सुखकारक असल्यामुळे कर्जमुक्त समाज निर्मितीचा बुद्धाने पुरस्कार केला. बुद्ध एकांत जीवन जगणाच्या श्रमणाची तुलना सर्व प्रकारच्या कर्जातुन मुक्त व बचतीतुन स्वतःच्या कुटुंब व मुलांची योग्य पद्धतीने देखभाल करणाच्या व त्यातुन आनंद प्राप्त करणाच्या सुखी व्यक्तीशी करतात. मिळकतीचा योग्य वापर आणि त्यातून करावयाच्या बचतीचे महत्व बुद्धाने सिगालोवाद सुत्तात विषद केले आहे. सिगाल (श्रृगाल) नावाच्या गृहपती पुत्राला त्याच्या बचतीचे चार भाग करण्यास सांगितले. एक भाग त्याच्या व कुटुंबियांच्या दैनंदिन गरजांची पूर्तता करण्यासाठी, दोन भाग व्यापार उदिमात गुंतवणूक करण्यासाठी व चौथा भाग आणिबाणीच्या प्रसंगी खर्च करण्यासाठी राखून ठेवण्याचा सल्ला बुद्धाने दिला आहे.
- ६. सम्यक आजिविका गौतम बुद्धांनी आर्थिक समतेसंबंधी विचार मांडतांना त्यांनी वैयक्तिक साधन सामुग्रीच्या संग्रहाचा पूर्ण विरोध केला नाही. एका सीमेपर्यंत त्याची व्यक्तीला गरज भासु शकते हे ते मान्य करतात. मात्र सोबतच अतिरिक्त संग्रहाचा त्यांनी विरोध केला. यासाठी त्यांनी सम्यक उपजिविकेवर भर दिला. अर्थातच मानवाने सत्य मार्गाने, नीतीने, न्यायाने उपजिविका केली पाहिजे. असे त्यांना वाटत होते. त्यांनी लालसेने मिळविल्या जाणाच्या संपत्तीचा व त्यासाठी स्विकारलेल्या मार्गाच विरोध केला. त्यांच्या मते, अशा मार्गामुळे मानवाची शोषणाची प्रवृत्ती वाढते. त्यामुळे आर्थिक असमानता निर्माण होते. ही आर्थिक असमानता दूर करण्यासाठी त्यांनी सम्यक उपजिविकेवर भर दिला.२ व्यक्ती जेव्हा जास्तीत जास्त भौतिक सुखाच्या मार्ग धावते तेव्हा तिला पुरेसे समाधान कधीच मिळत नाही. उलट अनेक आर्थिक प्रशन निर्माण होतात व दुःखाचे प्रमाण वाढते. भौतिक सुखासाठी विविध वस्तूंचा उपभोग घेणे आवश्यक असते. म्हणजेच एक प्रकारे वासनांच्या आहारी जाणे होय. अशा प्रकारे वासनांमधून मिळणारे समाधान हानिकारक असू शकते. त्यामुळे खऱ्या सुख समाधानाचा त्याग करावा लागतो. म्हणून स्वतःच्या गरजा पूर्ण करतांना इतर

घटकांना (मनुष्य, पशु, पक्षी, सजीव आणि निसर्ग) हानी पोहचणार नाही हे मूळ तत्व लक्षात घेऊन सम्यक मार्गाने आयुष्य जगणे आवश्यक आहे यालाच 'सम्यक आजिविका' म्हटलेले आहे.

**७. श्रम आणि कामगार कल्याण** — भगवान बुद्ध सर्वात जास्त महत्वाचे स्थान श्रमाला देतात. कामगार लोकांचा ते सन्मान करीत असत. ते श्रमिक संस्कृतीचे होते. श्रमाचा अर्थच असा होतो की कोणाच्याही कृपेवर जीवन न जगता स्वतःच्या श्रमाद्वारे मुक्त अवस्थेपर्यंत पोहचणे होय. भगवान बुद्धांना शारीरिक श्रमाविषयी कोणत्याच प्रकारची अरुची नव्हती. त्यांनी शेतीला अमृत फलदायी म्हटले आहे. त्यांनी मानसिक आणि शारीरिक दोन्ही प्रकारच्या श्रमाला समान महत्व दिले आहे.

त्याकाळात कामगारांची अवस्था गुलामासारखी होती. कारण हा वर्ग शुद्र वर्णात मोडत असल्यामुळे सेवा करण्यासाठीच त्यांचा जन्म झाला आहे असा समज प्रचलित होता. संपत्ती निर्मितीत या वर्णाच्या श्रमाचे महत्वाचे योगदान असले तरी त्यांच्या सुखसोयीकडे पूर्णत: दुर्लक्ष करण्यात येत होते. भगवान बुध्द प्राचीन भरतातील पहिले विचारवंत होते ज्यांनी श्रमिक वर्णाच्या कल्याणाची काळजी घेण्याचे आवाहन केले. याविषयीचा उल्लेख दीघनिकायातील सिगालोवाद सुत्तात आढळतो. या सुत्तात कामगार आणि मालक यांचे संबंध कसे असावेत विशेषत: कामगारांप्रित मालकाची जबाबदारी काय असावी या विषयी सांगतांना बुद्ध म्हणतात. १. मालकाने कामगरांच्या क्षमतेनुसार कामाचे वाटप करावे. २. कामगारांना पुरेसे वेतन व भोजन द्यावे. ३. श्रमिकांच्या आजारपणात त्यांची उचीत देखभाल करावी आणि ४. रजा व निवृत्तीचे फायदे वेळेवर द्यावे. या तरतूदीकडे पाहता बुद्धाची श्रमिकांविषयीची तळमळ आणि दुरदृष्टी लक्षात येते. आजच्या राज्यकर्त्यांना यातृन बरेच काही शिकण्यासारखे आहे.

**८. बाजार रचना** — भांडवलवादी आर्थिक विचारांनुसार उद्योजक, व्यापारी, विक्रेता जास्तीत जास्त नफा मिळविण्याचा प्रयत्न करतो. त्यात उपभोक्ता वा ग्राहकांचे हित, कल्याण नसते. परंतु बौद्ध अर्थशास्त्रानुसार अहिंसा या तत्वावर आधारीत बाजाराची रचना असावी. यामध्ये व्यापारी, विक्रेत्यांसोबत ग्राहकांचेही हित साधण्यावर भर दिला जातो. म्हणजेच इच्छेची तीव्रता कमी करण्याचा विचार बौद्ध अर्थशास्त्र सांगते.

बुद्धाच्या आर्थिक विचारसरणीनुसार अधिकाधिक समाधान मिळविण्यासाठी जास्तीत जास्त प्रयत्न करतांना कष्टाची तीव्रता वाढत जाते. परंतु इच्छांची तीव्रता कमी असल्यास पर्याप्त समाधान प्राप्त होऊ शकते. आयात—निर्यातीमुळे खुली अर्थव्यवस्था स्वीकारणे हे आपल्या खुल्या अर्थव्यवस्थेचे धोरण आहे. मात्र भौतिक वस्तूंचा उपयोग मर्यादित ठेवला, तर देशातच स्थानिक आवश्यक वस्तू निर्माण करुन विदेशी वस्तूवर अवलंबन राहावे लागणार नाही.

**९. संघाची संकल्पना** — जेव्हा माणूस समुहाने राहतो तेव्हा निर्माण होणाऱ्या समस्या व्यक्तिगत वा कौटूंबिक न राहता त्यांचे स्वरुप सामाजिक बनते. म्हणूनच बुद्धाने व्यक्तीगत समस्येबरोबर समाजाच्या समस्यांचा विचार करुन संघाची संकल्पना मांडली. संघाची स्थापना करुन सामुहिक प्रयत्नातून समाजाच्या गरजा व समस्या दूर कराव्यात असे बुद्धाचे अर्थशास्त्र सांगते. बुद्धाच्या आर्थिक व्यवस्थेचा विचार मानवी जीवनातील सहकारी आणि सुसंवादी प्रयत्नांच्या विकासाचा पाया आहे. स्वत:चा विकास करुन आत्मिनिर्भरता प्राप्त करुन देण्याचा प्रयत्न करण्यास बुद्धाचा विचार उपयुक्त आहे.

असा बुद्धाच्या अर्थशास्त्राविषयीचा विचार श्रीलंकेच्या अर्थतज्ञ नेव्हल करुणा तिलके मांडतात. इ. स. १९७२ पासून भूतानचा राजा जिग्मे सिंग्ये वांगचुक आणि त्यांच्या सरकारने बुद्धाच्या तत्वज्ञानावर आधारित 'सकल राष्ट्रीय आनंद निर्देशांक' ही संकल्पना स्वीकारुन त्याचा देशाच्या विकासाचा आढावा घेण्यासाठी उपयोग केला. अमेरिकेतील क्लेअर ब्राउन या अर्थशास्त्राच्या प्राध्यापिकेने सुद्धा बुद्धाच्या या मानवी विकासाच्या आर्थिक विचारांना अर्थव्यवस्थेच्या चौकटीत बसवून पर्यावरणाचे संरक्षण व उच्च दर्जाचे समाज जीवन कसे असावे यासाठी बुद्धाच्या मध्यम मार्गास महत्व दिले. इतकेच नव्हे तर नोबल पुरस्कार प्राप्त करणारे भारतीय अर्थतज्ञ अमर्त्य सेन यांनी देखील व्यक्तीचा व राष्ट्राचा विकास करण्यासाठी बुद्धाच्या मार्गाचा अवलंब करण्याची आवश्यकता असल्याचे सांगितले.

**१०. अपराधमुक्त समाजिनिर्मिती** — मनुष्याने आपल्या दैनंदिन गरजा भागविण्यासाठी संपत्ती मिळविण्यात काही आक्षेपार्ह नाही. मात्र अनाठायी संपत्ती संचय करण्याच्या प्रवृत्तीचे गुलाम बनता कामा नये. असा इशारा बुद्धाने दिला आहे. कारण असे करणे मनुष्याच्या भैतिक व मानसिक सुखासाठी घातक आहे. एखाद्या व्यक्तीकडे आवश्यकतेपेक्षा जास्त साधन संपत्ती असल्यास स्वतःच्या कुटुंबाबरोबरच अन्य नातेवाईक व मित्र आणि गरजुंना मदत केल्यास व्यक्तीच्या आर्थिक समाधानाबरोबरच समाजाच्या नैतिक व अध्यात्मिक विकासाला हातभार लागतो. संपत्तीचे समन्यायी वाटप, सुयोग्य नियोजन व गुंतवणुकीमुळे शांती आणि प्रगतीबरोबरच अपराध मुक्त समाज निर्मितीची चर्चा कृटदन्त सुत्तात आढळते.

११. शिक्षणाचा पुरस्कार — मनुष्याच्या सामाजिक व आर्थिक विकासात शिक्षणाचे महत्व अनन्य साधारण आहे. शिक्षणाशिवाय ते स्वतःची भौतिक व अध्यात्मिक प्रगती करु शकत नाही. समाजाच्या प्रगतीसाठी व शांततामय सहजीवनासाठी शिक्षण हे महत्वाचे साधन आहे. शिक्षणामुळे वैचारिक शक्ती प्रगल्भ होते. समाजाच्या निकोप वाढीसाठी व आर्थिक विकासासाठी शिक्षण अत्यावश्यक असल्याने बुद्धाने सार्वित्रक शिक्षणाचा पुरस्कार केला. लोहिच्च सुत्तामध्ये बुद्ध आणि लोहिच्च यांच्यामध्ये जो संवाद झाला त्यावरुन ही बाब स्पष्ट होते. मनुष्याने शैक्षणिकदृष्ट्या बहुश्रुत होण्याची सूचना बुध्दाने केलेली आहे. या बाबतचा उल्लेख सुत्तिनपातातील महामङ्गल सुत्तात आढळतो. यामध्ये प्रामुख्याने तीन बाबींचा उल्लेख आहे. यात यशस्वी उद्योग करण्यासाठी यासंबंधातील पहिली बाब म्हणजे सर्वसामान्य शिक्षण (बहुश्रुत होणे) आवश्यक असल्याचे म्हटले आहे. दुसरी बाब म्हणजे उद्योग किंवा व्यापार करण्यासाठी त्यातील कौशल्य प्राप्त करणे आणि तिसरा व तेवढाच महत्वाचा मुद्या म्हणजे हे सर्व यशस्वीरित्या पार पाडण्यासाठी उच्च प्रतीची मानसिक एकाग्रता अत्यंत गरजेची असल्याचे प्रतिपादन बुध्दाने केले आहे.

यावरुन बुद्धाचे अर्थशास्त्र हे वैज्ञानिक ज्ञानाच्या चौकटीवर आधारलेले असून वैयक्तिक, समाजिक आणि पर्यावरणीय क्षमतेच्या सामान्य उद्दिष्टांपर्यत पोहचण्यासाठी बुद्धाचे अर्थशास्त्र मार्गदर्शन करते असे म्हणता येईल. मानवाच्या आर्थिक समस्यांचे निराकरण करण्यासाठी बुद्धाचे अर्थशास्त्र उपयुक्त असून त्याचा आर्थिक दृष्टीने विचार होणे गरजेचे आहे. कारण पाश्चात्य आर्थिक विचार भौतिक साधन—संपत्तीला अधिक महत्व देते. परंतु भौतिक संपत्ती लालसा व इच्छेला उत्तेजन देते त्यामुळे लोक आपल्या गरजा व इच्छा पूर्ण करण्यासाठी, भरपूर पैसा मिळविण्यासाठी संपूर्ण जीवनभर धडपडत असतात. परंतु बौद्धांच्या अर्थशास्त्रात यालाच दुःखचे कारण म्हटले आहे. अन्न, वस्त्र, निवारा, आरोग्य व शिक्षण या सारख्या मुलभूत गरजांची पूर्तता करण्यासाठी इतर भौतिकवादी इच्छा कमी करणे आवश्यक आहे.

प्रस्तूत शोधनिबंधात मानव विकासाच्या व आर्थिक विकासाच्या दिशेने योग्य वाटचाल करण्यासाठी गौतम बुद्धांचे सर्वसमावेशक आर्थिक विकासाचे विचार कसे उपयुक्त आहे. हें स्पष्ट करण्याचा प्रयत्न करण्यात आलेला आहे. त्यांनी मानवी, आर्थिक व सामाजिक समतेसाठी अशा सिद्धांताचे प्रतिपादन केले की जे आजही मानवतेच्या व आर्थिक विकासाच्या दृष्टीनेच नाही तर सर्वसमावेशक विकासाच्या दृष्टीनेही

वाटचाल करण्यासाठी उपयुक्त आहेत. त्यांच्या ह्या सिद्धांताचे पालन केल्यास समाजात स्वातंत्र्य, आर्थिक व सामाजिक समता, न्याय, बंधुभाव प्रस्थापित होऊ शकेल.

निष्कर्ष — भगवान बुद्धाने आपले सर्वसमावेशक आर्थिक विकासाचे विचार चक्कवत्ती सिंहनाद सुत्त आणि कुटदन्त सुत्त यामध्य व्यक्त केले आहे. त्यांनी चोरी, हिंसा, घृणा, निर्दयता यासारख्या गुन्ह्यामुळे व अनैतिक कार्यामुळे दारिद्रयता येते असे सांगितले आहे. अशा गुन्हेगारांना आपण शिक्षा देऊन थांबवू शकत नाही. माणसाची भूकेमुळे आनंद, शांती, स्वास्थ समाप्त होते. त्यासाठी अशी व्यवस्था करणे आवश्यक आहे की ज्यामुळे जगात एकही व्यक्ती उपाशी राहणार नाही. तसेच राज्याची अर्थव्यवस्था आणि न्यायप्रणालीमध्ये सुधारणा केली पाहिजे. शिक्षा देऊन तुरुंगात ठेऊन शारीरिक दंड देऊन गुन्हेगारांवर नियंत्रण ठेऊ शकत नाही. गुन्हेगारी व हिंसा दारिद्र्याचे स्वाभाविक परिणाम आहेत. आज भारतात अनेक भागात हिंसा आणि आतंकवाद वाढतांना दिसत आहे. तेव्हा बुद्धांनी दिलेला कुटदन्तामधला उपदेश अधिक प्रासंगिक ठरतो. आज जगात आर्थिक असमानता वाढत आहे. आर्थिक साम्राज्य वादाचा उदय होत आहे. शक्तीशाली देश कमजोर देशांवर वर्चस्व प्रस्थापित करीत आहेत. राजकीय नियमांचे पालन होत नाही. कलह वाढत आहे. संयुक्त परिवार विभक्त होत आहेत. वृद्ध आणि शक्तीहीन किंवा गरीब लोकांच्या प्रती उपेक्षांच्या भावना वाढत आहे. अशा परिस्थितीत भगवान बुद्धाचे अर्थशास्त्र अधिक प्रासंगिक वाटते.

## संदर्भसूची

- १. जाटव डी. आर. (चतुर्थ संस्करण, २००३): भगवान बुद्ध और कार्ल मार्क्स, समता साहित्य सदन, पृ. ६१, ६२.
- २. भन्ते संघ रक्षित (१९७३): बुद्ध धम्म के दस आधार स्तंभ. अनुवादक श्रामणेस विमल किर्ती भिक्खू, पृ. ७६
- ३. पगारे हरिभाऊ (जुलै, १९७०): बौद्ध धर्म मार्गदिप, मॅजेस्टिक बुक स्टॉल, मुंबई, प्रथम आवृत्ती. पृ. ४९
- ४. जाटव डी. आर. (चतुर्थ संस्करण, २००३): भगवान बृद्ध और कार्ल मार्क्स, समता साहित्य सदन, पृ. ११३, ११७.
- ५. गौतम मुंशीलाल (२००८): बुध्दाचा मानवतेला संदेश, सिध्दार्थ गौतम शिक्षण व संस्कृती समिती, धनसारी अलिगढ, दुसरी आवृत्ती.
- ६. कौशल्यायन भदन्त आनंद (१९९३): धम्मपद, भिक्खुवग्गो, गाथा ७, प्रकाशक बुध्द भुमी प्रकाशन, नागपूर. पृ. क्र. ८६
- ७. कवि माधवी (२००७): तुलनात्मक धर्म, विद्या प्रकाशन, नागपूर, जानेवारी. पृ. क्र. ५६.
- ८. जाधव राजा (२००५): डॉ.बाबासाहेब आंबेडकर आणि बुध्द धम्म सम्यक आकलनाची दिशा पृ. क्र. ९०, संदेश प्रकाशन, नागपर
- ९. जीवने रमेश (२००१): जात्यंतिक आर्थिक क्रांतीची दिशा, प्रकाशक फुले आंबेडकर धम्म साहित्य संस्कृती महासभा यवतमाळ.पु.क्र. ९.
- १०. मासिक लोकराज्य (आक्टोबर २००६): महाराष्ट्र शासन, धम्म दिक्षा विशेषांक, पृ. क्र. १२२.

# प्रा. डॉ. प्रज्ञा बागडे

विभागप्रमुख, अर्थशास्त्र डॉ. एम. डब्ल्यू. पी. डब्ल्यू. एस. कला, वाणिज्य व विज्ञान महाविद्यालय, नागपूर.

# सम्राट अशोकाच्या शिलालेखांचे बुध्द धम्मास योगदान प्रा. वसुंधरा पाटील

#### सारांश:

सम्राट अशोकाचे निरनिराळे गिरिलेख, स्तंभलेख, गुहालेख इ. जोपर्यन्त उपलब्ध झाले नव्हते, तो पर्यन्त बौध्द ग्रंथातल्या दंतकथावजा माहितीवरच इतिहास लेखकांना अवलंबून राहावे लगात असे. या दंतकथामध्ये एवढी अद्भूतता, असंभवनियता, संदिग्धता आणि परस्पर अंतर्विरोध व अतिशयोक्ती उसून भरलेली असे, त्यामुळे सत्याचा शोध घेणे अतिशय दुष्कर होते. त्यामुळे एकाच दंतकथेसंबंधाने अभ्यासकांकडून भिन्न भिन्न मते व्यक्त होत असत. भाविक ग्रंथकारांनी स्वतःच्या श्रमाचे स्तोम माजविण्याच्या दृष्टीने भाकडकथा रचून कादंबरीतल्या नायकाप्रमाणे अशोक हे मायावी पात्र उभे केले. असे काही पंडीतांचे मत होते. परंतु अशोकाचे बौध्द शिलालेख सापडले, त्यांच्या भाषेची गुरुकिल्ली सापडली तेव्हापासून गुढ अर्थ किंवा ऐतिहासिक सत्य दडलेले आहे. याची संशोधकांची खात्री पटली.

अशोकाच्या लेखांचा उद्देशच मुळी लोकांमध्ये धर्मोपदेशाचा प्रचार करणे हा होता. लोकांनी कोणत्या धर्मभावना उराशी बाळगाव्या आणि वर्तन कसे करावे जेणेकरुन त्यांचे एहिक व पारिवारीक कल्याण होईल, जनतेमध्ये धर्म आणि निती याविषयी सत्य कल्यना रुजवण्यासाठी आपण झटत असून कोणकोणते उपाय योजलेले आहेत. या विषयीची माहिती या लेखांमध्ये उद्घृत करण्यात आली आहे. अशोकाच्या स्तंभ लेखांच्या आणि इमारती वगैरेच्या अंतर्बाह्य अशा दोन्ही स्वरुपात बौध्द धर्माची लक्षण स्पष्टपणे प्रतित झालेली आहेत. बाह्य स्वरूपाचा विचार करतांना असे आढळते की हत्ती हे बौध्द धर्माचे महत्वपुर्ण बाहय चिन्ह समजण्यात येते. धौली येथील लेख कोरलेल्या ठिकाणी हत्तीचे चित्र आहे. कालसी येथील लेखाच्या खाली हत्तीचे चित्र असून त्याच्याखाली 'गजतमे' अशी अक्षरे आहेत. गिरनारच्या शिलालेखाखाली 'श्वेतो हस्ती सर्व लोक सुखाहरो नम' असे शब्द आहेत. अशोकाने जे जे मठ, विहार, स्तुप, चैत्य इ. ची बांधकात केलेली आहेत ती बौध्दांच्याच विशिष्ट शिल्पपध्दतीची साक्ष देतातत.

अशोकाच्या लेखात बौध्दधर्मातले विशिष्ट पारिभाषीक शब्द त्या त्या विशिष्ट अर्थाने आले आहेत. नेपाळ तराईतल्या निग्लिव येथील, स्तंभलेखात कनकमुनी नावाच्या बौध्द साधूच्या मंदीराचा जीर्णोध्दार केल्याचा उल्लेख आहे. काही लेखांमधून बुध्दाच्या जन्मभूमीचे दर्शन घेऊन त्याची पूजा केल्याचा, आजिवकांना गुहादान केल्याचा व अशोक स्वतःउपासक झाल्याचा उल्लेख आहे. भाब्रुयेथील लघुशिलालेखात 'पियदिस लाजा मागधं संघ अभिवादनं आहा अपाबाधंतच फासू विहालतं चा' असे शब्द आहेत. यात संघ व विहार हे बौध्द धर्मातले त्रिरत्न (बुध्द धम्म संघ ) व त्याचप्रमाणे विनयसमुत्कर्ष, मूनिगाथा मौनेयसुत्र, राहूलवाद इ. सात प्रमूख धर्मग्रंथाचा उल्लेख करून या ग्रंथाचे वरचेवर पठण करून उपासक व उपासिका यांनीही श्रवण करावे असे अशोकाने बौध्द धार्मियांना बजावले आहे.

सम्राट अशोकाने आपल्या पुर्व सुरींपेक्षा जे काही अधिक केले ते एवढेच की तो आपल्या प्रजेची नितीमत्ता आणि धर्मश्रध्दा दृढ करण्याचा प्रयत्न करूनच थांबला नाही तर आपल्या शेजारपाजारच्या राज्यांमधून, सिंहल द्विपासारख्या दुरच्यादेशातून आणि म्लेंच्छायवन इ.च्या राज्यातूनही अनेक प्रकारचे प्रयत्न केले. त्यानुसार त्याने आपले आदेश दगडावर

कोरून त्याला चिरस्थायीत्व बहाल केले, ही बाब मात्र अपूर्व होती. याशिवाय पशुपक्ष्यांच्या चिकित्सेसाठी ज्या ज्या सोयी करून ठेवल्या त्याला तर पृथ्वीलावर दुसरी तुलनाच नाही.

राजाच्या स्वतःच्या ऐहिकं व पारलौिकक कल्याणसाधण्याची जबाबदारी त्याची स्वतःची असतेच. परंतू प्रजासूध्दा त्याला लेकरांसारखीच असते. त्यामुळे त्यांच्याही कल्याणाची जबाबदारी राजाला घ्यावी लागते. म्हणून राजासाठी काही विशेष कर्तव्ये अशोकाच्या शिलालेखात सांगितलेली आहेत. ती कर्तव्ये म्हणजे धर्मघोष, धर्मयात्रा, धर्मविजय, धर्मानुग्रह, धर्मदान व धर्ममंगल ही होत. याशिवाय समान अनुशासन, न्यायदान, राजकर्मपरायणता, कर्तव्यबुध्दी, यशोलिप्सा, दयामिश्रीत न्यायकठोरता मूक प्राण्यांचे रक्षण इ. वरील बाबीं व्यतिरिक्त अशोकाने काही निषेषांच्चा सुध्दा दिलेल्या आहेत त्या म्हणजे सा. 1. हिंसेचा निषेध 2. सजीव प्राण्यांना न दुखविणे, 3. उत्सवात निंदनिय गोष्टीचा अवलंब न करणे 4. मुर्खपणाच्या सामाजिक किंवा धार्मिक गोष्टी न करणे 5. आत्मस्तुती व परनिंदा न करणे इ. वरून असे लक्षात येते की त्याचे ध्येय हे ऐहिक कल्याण साधणे हे होते. अहिंसा, सत्यनिष्ठा, निष्कामकर्म, परोपकार इ. गोष्टी ऐहिक कल्याण साधणाऱ्या आहेत अशी दृढ श्रध्दा होती. त्याचा धर्म केवळ तर्कप्रतिष्ठीत नव्हता, तसाच तो भावनाप्रधानही नव्हता. अशोकाच्या धर्मकल्पने संबंधी महत्वाची बाब म्हणजे त्याच्या धर्मोपदेशात कोठेही अंधश्रध्देला स्थान दिलेले नाही.

# पार्श्वभूमी

सम्राट अशोकाच्या जीवनातील घटनाक्रमाबद्दल अभ्यासकांत एकमत आढळून येत नाही. मात्र सम्राट अशोकाने त्यांच्या शासनकाळात वेळोवेळी कोरलेल्या शिलालेख आणि स्तंभलेख अशोकाच्या जीवनातील प्रामाणिक माहितीचे स्त्रोत म्हणून अभ्यासकात मतैक्य आहे. "सम्राट अशोकाच्या जीवनाविषयी ठळक माहिती शिलालेख आणि स्तंभलेख यांमधून मिळते. "1 सम्राट अशोक हा विशाल साम्राज्याचा शासक होता. त्याच्या राज्याच्या सिमा वर्तमान अफगाणीस्तान ते म्हैसूर पर्यन्त आणि उत्तरेकडील सध्याच्या नेपाळ पर्यन्त होते. सम्राट अशोकाने आपल्या शासन काळात केवळ एकच युध्द केले ते म्हणजेच इतिहात प्रसिध्द कलींग ची लढाई होय. या युध्दात अपार जिवीत हानी झाल्यामुळे अशोकाच्या मनावर फार मोठा आघात झाला. परिणामी अहिंसा आणि धार्मिक सहिष्णूता यालाच त्यांनी आपले जिवनध्येय मानले. "त्याने धार्मिक कार्यांना गती देण्यासाठी एक सरकारी विभाग निर्माण करुन धर्म महाअमात्यांची नियुक्ती केली, आणि त्यांना धर्मविषयक महत्वाची कामे सोपविली.

इ.पु. 260 पर्यन्त सम्राट अशोकाच्या मनात बुध्दांविषयी अगाध श्रद्धा निर्माण झाली होती.''² त्यानंतर सम्राट अशोकाने अनेक धर्मयात्रा केल्याचा उल्लेख अनेक शिलालेखांमधून आढळुन येतो.'' भगवान बुध्दाच्या महापरिनिर्वानंतर जवळपास सव्वा दोनशे वर्षांनी सम्राट अशोकाने बुध्द धम्माचा स्विकार केला. दरम्यानच्या काळात भिक्खु संघ 18 निकायात / संप्रदायात विभजित झाला होता.''³ त्याचप्रमाणे भिक्खूसंघात ढोंगी, पोटार्थी भिक्खूंची संख्या भरमसाठ वाढली होती. भिक्खूसंघातील मतभेद मिटविण्यासाठी आणि अयोग्य भिक्खूंना निष्कासित करण्यासाठी सम्राट अशोकाने संघस्थिवर ''मोगल्लीपुत्त तिस्स यांच्या मर्गदर्शनाखाली पटना येथील अशोकराम विहारात धर्म आणि विनयाचे संगायन केले. यालाच पुढे तृतीय संगिती म्हणून संबोंधण्यात येऊ लागले.''⁴ तृतीय संगितीच्या समाप्ती नंतर सम्राट अशोकाच्या मदतीने मोग्गली पुत्त तिस्स यांनी वेगवेगळया देशात धर्म प्रचारक

पाठविले. एक भारतीय धर्म संघटित स्वरुपात भरतीय सिमांपलिकडे प्रचारीत होण्याचा हा एकमेव प्रसंग होता. दिपवंशाच्या आठव्या आणि महावंशाच्या बाराव्या अध्यायात अशोकाने पाठविलेल्या काही धर्मप्रचारकांची नावे पुढीलप्रमाणे आहेत.

काश्मिर आणि गांधार मज्झंन्तिक महाशिमंडल महादेव वनवासी (उत्तर कर्नाटक) रक्षित अपरान्तक (उत्तर केरळ) योन धर्मरक्षित

अपरान्तक (उत्तर करळ) यान धमराक्षत महाराष्ट्र महाधर्मरक्षित थोन (सरहद्द प्रान्त) महारक्षित

हिमवन्त(हिमालया जवळचा प्रदेश)मज्झिम, काश्यप, दुरभिसार, सहदेव इ.

सुवर्णभूमी (पेगू आणि मुलमेन) सोन आणि उत्तर

सिंहल द्वीप महेन्द्र

प्रांतोप्रांती धर्मोपदेशक पाठवून धर्मप्रचार करण्याची मुळ कल्पना ही बौध्दांचीच अर्थात सम्राट अशोकाचीच होती ही बाब जनरल किनंघहॅम या ख्रिश्चन विद्वान ग्रंथकारानेही कबुल केली आहे."<sup>5</sup>

#### सम्राट अशोकाचे शिलालेख:

सम्राट अशोकाने अनेक भव्य स्तुप, गुफा, वाडे, विहार, मठ, विद्यापिठे इ. च्या रुपाने आपली स्मृती—चिन्हे मागे ठेवली असला तरी त्याच्या संदर्भात जी ऐतिहासिक सामुग्री उपलब्ध झाली आहे त्याचे मुख्य स्त्रोत मात्र त्याचे शिलालेख, स्तंभलेख, गुहालेख व इतर स्फूटलेख हेच आहेत. इतिहास कारांच्या दृष्टीने या स्त्रोतांमधून अशोकाच्या कारकीर्दीत घडलेल्या घटनांची विषेश माहिती उपलब्ध नसली तरी तत्कालीन भाषा, लिपी, सामाजिक स्थिती, धर्म, व्यवहार आणि संस्कृती इ. बद्दल माहिती मिळणारे असे कोरलेले एकंदर 35 लेख आतापर्यन्त मिळोलेले आहेत.'' हयू—एनत्संगांच्या प्रवासवर्णनात अशोक निर्मित सोळा स्तंभांचा उल्लेख आलेला आहे. त्यापैकी अकरा स्तंभांचा शोध लागला असून बखिरा आणि लिडयागड हे दोन स्तंभ आजही शाबूत आहेत तर अन्य स्तंभाचे केवळ भग्नावशेष शिल्लक आहेत. सम्राट अशोकाच्या लेखाचे साधारणतः पाच वर्ग पाडता येतात, ते म्हणजे 1)स्तंभलेख 2)लघुस्तंभलेख 3)मोठे गिरीलेख 4)लघुगिरीलेख आणि 5)स्फूटलेख अशोकाच्या एकंदर लेखाची यादी पढीलप्रमाणे आहे.

| ii (i jaitisi ii i anti |        |              |  |  |
|-------------------------|--------|--------------|--|--|
| लेखाचे वर्णन            | संख्या | काळ          |  |  |
| लघूगिरीलेख              | 3      | इ.पु. 257    |  |  |
| भाब्रुलेख               | 1      | इ.पु. 257    |  |  |
| आदेश                    | 14     | इ.पू—257—256 |  |  |
| स्तंभलेख                | 7      | इ.पू—243—242 |  |  |
| लघूस्तंभ लेख            | 4      | इ.पू—241—232 |  |  |
| रमारक लेख               | 2      | इ.पू—249     |  |  |
| गुहालेख                 | 1      | इ.पू−257−250 |  |  |
| कलिंग लेख               | 1      | इ.पू−255−256 |  |  |
| प्रादेशिक लेख           | 1      | इ.पू−256−255 |  |  |
|                         |        |              |  |  |

<sup>&</sup>quot;Perspective" A National Interdisciplinary Annual Research Journal-Vol.1 Issue-X-2021 ISSN-2249-5134

#### लेखांचे स्थळ आणि भाषा :--

वाटसरुंना कळावे म्हणून हे सर्व लेख मुद्दाम तिर्थयात्रेच्या वाटेवर अलंकार विरहित सहजसोप्या भाषेत व प्रादेशिक लिपीत कोरुन ठेवले आहेत हे सर्व लेख प्राचिन मागधी ब्राम्ही लिपीत लिहीले आहेत. तर मनसेरा व शहाबाजगढी येथील खरोष्टी लिपित लिहीले आहेत. सम्राट अशोकाच्या काळात आणि त्यानंतरही दिर्घकाळपर्यन्त संपूर्ण भारतातून ब्राम्ही लिपीतच लिहिण्याचा प्रधान होता.'' अशोकपूर्व कळात असे लेख कोरुन ठेवल्याचे कुठेही आढळून येत नाही. धर्मप्रचारासाठी अशोकाने केलेला प्रयत्न अभूतपूर्ण असाच होता. ज्ञानाचा प्रसार आणि प्रचार विशिष्ट वर्गपूरता मर्यादीत न राहता तो संपूर्ण जनतेत झाला पाहिजे हा अशोकाचा दृष्टीकोण विलक्षण स्वरूपाचा होता.

सम्राट अशोकाचे शिलालेख प्राचिन भारतीय इतिहासाच्या अध्ययनाच्या दृष्टीकोणातून अतिशय महत्वपूर्ण आहेत. पशु यज्ञांचा निषेध करण्याचा, हिंसक सामाजिक उत्सव न करण्याचा आणि युध्द त्यागाचा आदेश वैदिक ब्राम्हण, सैनिक वर्ग व राजनितिज्ञांना फारसा रूचला नव्हता. बुध्द धर्माचा स्विकारही अबौध्दांना सहन झाला नाही. धर्म प्रचारासाठी स्वतंत्र विभागाची स्थापना करणे, धर्म यात्रा करणे, जनतेला उपदेश देणे, धर्म विषयक प्रश्नोत्तरांसाठी सभा आयोजित करणे, जनतेला सुशिक्षित बनविणे त्यासाठी शिलालेखांची निर्मिती करणे या सर्व बाबी तत्कालीन समाजासाठी अभिनव होत्या.'' औषधोपचारासाठी दवाखाने निर्माण करणे, धर्मप्रचारकांना देश विदेशात पाठविणे, विशाल स्तुप, विहार, गुफा इ. चे निर्माण करणे, शिलालेख, स्तंभलेखावर विविध प्राण्यांची शिल्प कोरणे आणि या सर्व कार्यासाठी हजारोंच्या संख्येत कारागिर उपलब्ध करणे या सर्वच बाबी तत्कालीन समाजासाठी आश्चर्यकारक होत्या.

अशोकाचे कर्कृत्व त्या काळात जेवढे असामान्य होते तेवढेच ते आजही आहे. आजच्या विद्वानांसाठी सम्राट अशोक एक महान दुरदर्शी, महान विजेता, महान राजनितिज्ञ व सर्वसाधारण जनतेचे हृदय जिंकणारा महान सम्राट होता. म्हणूनच एच.जी. वेल्स प्रतिपादन करतात की, "यदी महान अशोक के पास एरिस्टॉटल होता तो, इसमे जरा भी संदेह नहीं की उसने बडे पैमाने पर वैज्ञानिक संस्थाओं का निर्माण किया होता" सर्व प्राण्यांचे हित साध्य करणे यालाच सम्राट अशोक आपले मुळ कर्तव्य मानत होता. सम्राट अशोकाच्या विविध शिलालेख आणि स्तंभलेखांत करण्यात आलेल्या आदेशांची संक्षिप्त माहिती पुढील प्रमाणे आहे.

देवानंप्रिय प्रियदर्शी राजा म्हणतात की राज्यभिषेकाला बारा वर्ष पुर्ण झाल्यानंतर असा आदेश देण्यात येत आहे की माझ्या राज्यात सर्व ठिकाणी जे धर्माचे अनुशासन आहे त्यासाठी नेमण्यात आलेल्या संबंधित अधिका-यांनी दरपाच वर्षानी नियमपुर्वक दौरा केला पाहिजे. मातापित्याची सेवा, मित्र, परिचित, जातीबांधव ब्राम्हण आणि श्रमणांना दाण देणे उत्तम आहे. राजाच्या धर्मानुशासनामुळे प्राणि हिंसा आप्त स्वकिय, श्रमण आणि ब्राम्हण यांच्याप्रती आदरभाव वाढत आहे. त्याचप्रमाणे माता पिता आणि वृध्दांप्रती सेवाभाव वाढत आहे. शिवाय अन्य प्रकारे धर्माचरण वाढत आहे. प्रियदर्शी राजाच्या पुढील पिढीतील अनेक वंशज सृष्टीच्या विनाशापर्यन्त धर्माचरण वाढवतील धर्म आणि शीलावर आरूढ होउन अनुशासन करतील.''<sup>11</sup>

प्रस्तुत शोधनिबंधाची शब्द मर्यादा लक्षात घेता अशोकाच्या सर्वच शिलालेखांचा आढावा घेणे अशक्य आहे. त्यामुळे काही मोजक्याच शिलालेखाचा आढावा खालील प्रमाणे आहे.

भाब्र\_शिलालेख: या शिलालेखाचे मुळ स्थान दिल्ली जयपूर मार्गावरील भाब्रु स्थळापासून मैल अंतरावर आहे. सध्या हा शिलालेख रॉयल सोसायटीक सोसायटी ऑफ बंगाल, कोलकाता येथील संग्रहालयात आहे. या शिलालेखास वैराट शिलालेख सुध्दा म्हणतात. या शिलालेखात सम्राट अशोक त्रिरत्नांप्रती आपली दृढ श्रध्दा प्रकट करुन भिक्खूं भिक्खूंनी उपासक उपासिका यांना आचरणात आणता यावा असा मार्गदर्शक धम्ममार्ग सात सुत्तांच्या रुपात अधोरेखित केली. ते सात सत्त पृढिलप्रमाणे आहेत.

1. धम्मचक्कपवत्रन सुत्त 2. अरियवंस 3.अनागत भयानिसुत्त 4. मुनिसुत्त 5. नालकसुत्त 6. सारीपूत्तसुत्त 7. अम्बालिक राहुलोवाद सुत्त हे आहेत." हे शिलालेख सम्राट अशोकाने या ठिकाणी उर्त्कीर्ण करण्याचे महत्वाचे कारण म्हणजे विहारात राहणारे भिक्खू, भिक्खूणी, त्या ठिकाणाहून प्रवास करणारे पर्थिक, उपासक, व्यापारी इ. नी हे शिलालेख वाचावे आणि त्यानुसार आचरण करावे. यावरुन सम्राट अशोक त्रिरत्नांप्रती आपली दृढ श्रद्धा आणि निष्ठा प्रकट करतात. सुप्रसिध्द 14 गिरीलेखातील आदेश : अशोकाच्या सर्व लेखात त्याच्या 14 आदेशांचे विषेश महत्त्व आहे. हे चौदा आदेश गिरनार, कालसी, धौली, जुनागढ, शहाबाजगदी, मासेरा इ. विविध ठिकाणी विखूरलेले आहेत. प्रत्येक लेखात महत्वाचे विषय उदा. अशोकाचा स्वभाव त्याची धर्ममते, रज्यव्यवस्था, तत्कालीन समाजिक स्थिती इ. स्वरुपाची माहिती उर्त्कीर्ण केलेली आहे. सम्राट अशोकाचे हे 14 आदेश संक्षिप्त स्वरुपात खालीप्रमाणे आहेत." मानसेरा येथील प्रथम धर्मलेखातील आदेशानुसार त्याच्या राज्यात कोणताही जीवाला मारुन त्याचा बळी देण्यात येऊ नये.

राजगढी : संप्रदायाच्या लोकांनी एकत्र राहावे कारण सर्वांनी संयम व चित्तशुध्दी पाहिजे आहे. जो पुष्कळ दान करू शकत नाही त्यालाही संयम, चित्तशुध्दी कृतज्ञता व दृढभक्तीची आवश्यकता असतेच.

महाराजगढी: राज्याभिषेकानंतर राजा प्रियदर्शी याने 10 वर्षानी संबोधीचे अनुसरण केले. आणि धर्मयात्रा सुरु झाल्या. या धर्मयात्रात श्रमण व ब्राम्हण यांचे दर्शन व त्यांना दान, वृद्धांचे दर्शन व त्यांना सुवर्णदान, गावातल्या रहिवाश्यांना उपदेश व धर्मविषयक चर्चा करणे इ.'' कालसी धर्मकार्याविषयी मंगलकृत्ये महत्फल देणारी असतात. दास सेवकांशी ऊचित व्यवहार, अहिंसा, गुरुजनांचा आदर, श्रमण ब्राम्हणांना दान इ. बाबी या आदेशात नोंदविल्या आहेत

प्रियदर्शी राजा यश किंवा किर्तीला फार महत्व देत नाही. परंतू यासाठी इच्छा करतों की वर्तमान काळात व पुढेही प्रजेने धर्माची सेवा करावी धर्माच्या व्रताचे पालन करावे यासाठी राजा यश व किर्ती याची इच्छा करतो.

शहाबाजगढी : धर्माच्या दानासारखे दुसरे कोणतेही दान नाही, धर्माच्या मैत्रीसारखी मैत्री नाही. धर्माच्या संबंधा सारखा संबंध नाही. जो असे आचरण करतो तो या लोकात सिध्दी मिळवतो आणि परलोकातही पुण्याचा वाटेकरी होतो. गिरनार सर्वसंप्रदायाचा आदर करणे व्यक्तीचे कर्तव्य आहे. त्यामुळे स्वतःच्या संप्रदायाची उन्नती व दुस—या संप्रदायाचे हित होते. केवळ स्वतःच्याच संप्रदायाचा आदर व दुस—याच्या संप्रदायाची निष्कारण निंदा करु नये.

शहाबाजगढी : प्रियदर्शीराजा धर्मविजयालाच मुख्य विजय मानत आहे. जर नविन देश जिंकण्याकडे प्रवृत्ती झालीच तर शांतीने व नम्रपणे आपले काम साधावे व धर्मविजयालाच खरा विजय मानावा.

हा शेवटचा धर्मलेख उपसंहाराच्या स्वरुपाचा आहे. यात नविन काहीही सांगितलेले नाही. मागील तेरा आदेशातुन वरचेवर झालेल्या पुनरुक्तीबद्दल कारणे देण्याचा प्रयत्न केला आहे."<sup>15</sup>

याशिवाय सम्राट अशोकाने पुढीलपैकी तिन लधुगिरी लेख लिहीले आहे व या लेखात पुढील प्रमाणे उपदेश / आदेश कोरण्यात आले आहेत.

- 1) लघुगिरी लेख सारनाथ : कोणत्याही व्यक्तीद्वारे संघमेद करण्यात येऊ नये. भिक्खू अथवा भिक्खूने संघमेद केल्यास श्वेत वस्त्रे घालून अयोग्य ठिकाणी बसवावे. हा आदेश भिक्खू तथा भिक्खुणींच्या निदर्शनास आणावा.
- 2) रुम्मिनदेई: राज्यभिषेकानंतर सम्राट अशोकांने येथे येऊन या स्थळाची पूजा केली. कारण इथे भगवान बुध्दांचा जन्म झाला होता. इथे अशाकाने स्तंभ उभा केला तसेच लुंबिनी गावाचा धार्मिक कर माफ करुन मालगुजारी स्वरुपात केवळ आठवा हिस्सा ठेवण्यात आला.
- 3) निगली सागर : राज्यभिषेकानंतर चौदा वर्षांनी अशोकाने कोणागमन बुध्द स्तुपास दुसऱ्यांदा विस्तार केला आणि विसाव्यावर्षी स्वतः येऊन पूजा केली व शिला स्तंभ उभारला.

अशा प्रकारे सम्राट अशोकाने आपल्या राज्यभर अनेकानेक शिलालेख, स्तंभालेख उर्त्कीर्ण केले.

सुप्रसिध्द 14 गिरीलेखातील आदेश : अशोकाच्या सर्व लेखात त्याच्या 14 आदेशांचे विषेश महत्त्व आहे. हे चौदा आदेश गिरनास, कालसी, धौली, जुनागढ, शहाबाजगदी, मासेरा इ. विविध ठिकाणी विखूरलेले आहेत. प्रत्येक लेखात महत्वाचे विषय उदा. अशोकाचा स्वभाव त्याची धर्ममते, राज्यव्यवस्था, तत्कालीन समाजिक स्थिती इ. स्वरुपाची माहिती उत्कीर्ण केलेली आहे. सम्राट अशोकाचे हे 14 आदेश संक्षिप्त स्वरुपात खालीप्रमाणे आहेत."<sup>13</sup> मानसेरा येथील प्रथम धर्मलेखातील आदेशानुसार त्याच्या राज्यात कोणत्याही जीवाला मारुन त्याचा बळी देण्यात येऊ नये.

2. धर्मलेख गिरनार प्रियदर्शी राजाने शेजारच्या राज्यांमधून आणि स्वतःच्या राज्यात ही मनुष्यांची आणि पशुंची चिकित्सा अशा दोन्ही प्रकारच्या सुविधा उपलब्ध करुन दिल्या आहेत. त्यासाठी आवश्यक त्या वनौषधी व फळे जेथे जेथे नव्हती तिथे आणून लावले आहेत. राज्यातिल लहान, मध्यम आणि श्रेष्ठ दर्जाच्या अधिका—यांनी दर पाच वर्षांनी धम्मानशासनाच्या परिपालनासाठी आणि अन्य कार्यासाठी दौरा करावा. तसेच आईवडीलांची सेवा, अहिंसा, श्रमण ब्राम्हणंना दान, अल्प व्यय अल्पसंचय इ. बाबत सांगावे. तसेच बौध्दसंघ युक्त (योग्य) अधिका—याला खजिना व हिशेब तपासण्याविषयी आज्ञा देईल.

गिरनार : प्रियदर्शी राजाच्या धर्माचरणामुळे प्राण्यांची हिंसा, जीवरक्षण, बंधूचा आदर, श्रमण ब्राम्हणांचा सन्मान, मात्यापित्यांची व वृध्दांची सेवा या बाबतीत वाढ झालेली आहे.

मानसेरा : धर्माचे रक्षण करण्यासाठी, धर्माची वृध्दी करण्यासाठी, धर्मयंतांच्या हितासाठी व सुखासाठी मी राज्याभिषेकाच्या 13 व्या वर्षानंतर मी धर्ममहामंत्र्यांची नेमणुक केली आहे.

गिरनार: राज्यकारभाराच्या कार्यासंबंधी मी अशी व्यवस्था केली आहे की, मी खातपीत असलो, अंतःपुरात असलो, शय्यगृहात, अश्वशाळेत, प्रवासात किंवा बागेत असलो तरी गुप्त हेरांनी राज्याची खबरबात सांगावी. मी कितीही परिश्रम केले, राज्यकारभारांचे काम केले तरी मला पूर्ण संतोष होत नाही. सर्व लोकांचे हित करणे हे मी आपले मोठे कर्तव्य समजतो. सर्व लोकांचे हित परिश्रम व राज्यकारभराचे काम केल्याशिवाय होऊ शकत नाही.

#### निष्कर्ष

- 1. अशोकाच्या शिलालेखातील ऐतिहासिक पुराव्यांमुळे बौध्द ग्रंथामधील दंतकथा, त्यातील अद्भुतता, असंभवनियता संदीग्धता, परस्पर अंतर्विरोध इ. मागील गुढ अर्थ आणि ऐसिहासिक सत्याची उकल कणे संशोधकांना शक्य झाले.
- 2. अशोकाच्या शिलालेखांचा मुळ उद्देशच धर्मोपदेशाचा प्रचार करणे हा होता. त्यानुसार त्याने आपले आदेश दगडावरून कोरून त्याला चिरस्थायित्व बहाल केले.
- 3. शिलालेखात केवळ प्रजेसाठीच राजाज्ञा कोरल्या असे नाही तर राजासाठीसुध्दा काही विशेष कर्तव्ये आपल्या लेखात कोरलेली आहेत.
- 4. सम्राट अशोकाच्या शिलालेखांमुळे बौध्द धम्मातील विविध प्रतिमा आणि प्रतिकांना पुनःप्रस्थापित करणे शक्य झाले.

# संदर्भग्रंथ सुची

- 1. विपश्यना विशोधन विन्यास, सम्राट अशोका के अभिलेख (2008) द्वितिय, धम्मगिरी, इंगजपूरी पृष्ठ— iii
- 2. विपश्यना विशोधन विन्यास, सम्राट अशोका के अभिलेख (2008) द्वितिय, धम्मगिरी, इगजपूरी पृष्ट— iii
- 3. राह्ल सांस्कृत्यायन—बुध्दचर्या (1995) तृतीय संस्करण भारतीय बौध्द समिती लखनऊ पृष्ट 6
- 4. राहुल सांस्कृत्यायन—बुध्दचर्या (1995) तृतीय संस्करण भारतीय बौध्द समिती लखनऊ पृष्ठ 6
- 5. वा.गो. आपटे. अशोक चरित्र (2013) समन्वय प्रकाशन कोल्हापुर पु. 49
- 6. वा.गो. आपटे. अशोक चरित्र (2013) समन्वय प्रकाशन कोल्हापुर पृष्ठ 52
- 7. वा.गो. आपटे. अशोक चरित्र (२०१३) समन्वय प्रकाशन कोल्हापुर पृष्ठ ५६
- 8. वा.गो. आपटे. अशोक चरित्र (2013) समन्वय प्रकाशन कोल्हापुर पृष्ट 56
- 9. डॉ. भिक्षु मेधंकर एशियाने महान बौध्द सम्राट द्वितिय आवृत्ती 1994 पृष्ठ 19
- 10. डॉ. भिक्षु मेधंकर एशियाने महान बौध्द सम्राट द्वितिय ऑवृत्ती 1994 पृष्ठ 19
- 11. विपश्यना विशोधन विन्यास सम्राट अशोक के अभिलेख 2008 धम्मगिरी, इगतपूरी पृ.5
- 12. डॉ. निरज बोधी (2011) सम्राट अशोकाच्या शिललेखाचे ऐतिहासिक महत्व प्रथमावृत्ती,साक्षी प्रकाशन नागपूर पृष्ठ 15—16
- 13. वा. गो. आपटे अशोक चरीत्र (2013) समन्वय प्रकाशन कोल्हापूर पृष्ठ 67–68
- 14. वा. गो. आपटे अशोक चरीत्र (2013) समन्वय प्रकाशन कोल्हापूर पृष्ठ –75
- 15. वा. गो. आपटे अशोक चरीत्र (2013) समन्वय प्रकाशन कोल्हापूर पृष्ठ –81
- 16. सम्राट अशोक के अभिलेख (2008) द्वितिय ढसारक, विपश्वना विशोधन निर्माण धर्मगिरी, इगनपूरी पृष्ठ 43–45

प्रा. वसुंधरा पाटील

# साठोत्तरी दलित-आंबेडकरी कादंबरी आणि बौध्द तत्त्वज्ञान

अमित वासुदेव गजभिये डॉ.मनिषा नागपुरे

#### सारांश

बुद्ध धम्म हा भारताच्या मातीत रूजलेला धम्म आहे. त्यामुळे जगाच्या पटलावरील अनेक देश आजही गौतम बुद्धाच्या मार्गाने जाण्याचा प्रयत्न करत आहेत. बुद्धाचे तत्त्वज्ञान हे सर्वसमावेशक असून बुद्धाने दुःखाचे कारण आणि त्यावरील उपाययोजना सांगिलल्या आहेत. जीवन दुःखमय आहे आणि त्याचे कारण तृष्णा आहे. त्यामुळे तृष्णेचा नाश केला तर माणसाची दुःखतून मुक्तता होऊ शकते. त्यावरील मार्ग म्हणजे अष्टांगिक मार्ग होय. माणसाची दुःखातून मुक्तता होऊ शकते हा प्रयत्नवाद बुद्धाने सर्वप्रथम सांगितला. बुद्ध धम्म मानवतेवर आणि समतेवर आधारित आहे. बुद्ध धम्मात ईश्वराला मुळीच स्थान नाही. बुद्धाने माणूस हा केंद्रबिंदू माणून माणसाला महत्त्वाचे स्थान दिले आहे. या धम्मात मोक्ष नाही तर मार्ग असून बुद्धाचा धम्म विज्ञाननिष्ठ आणि शांतीच्या मार्गाचा आहे. दुःख निवारणासाठी बुद्धाच्या अष्टांगिक मार्गाचा अवलंब प्रत्येक माणसाने केला पाहिजे असे बुद्धाने सांगितले. बुद्धाच्या तत्त्वज्ञानात असे म्हटले आहे की, घडणाऱ्या घटनेमागे कारण असते. प्रत्येक कारण हे मानवी किंवा प्राकृतिक आहे. दैवी चमत्कृतिवादाचे खंडण करताना बुद्धाने तीन हेतू सांगितले आहेत. त्यातील पहिला हेतू माणसाला बुद्धवादी बनविणे होय. दुसरा हेतू माणसाला स्वतंत्रपूर्वक सत्याचा शोध लावण्यासाठी सिद्ध करणे होय. शेवटचा आणि तिसरा हेतू ज्या भ्रामक समजूती माणसाचा शोध घेण्याची प्रवृत्ती मारतात. त्यांचे उगमस्थान नष्ट करणे होय. यावरून असे निदर्शनास येते की बुद्धाचा धम्म हा विज्ञाननिष्ठ आहे. पंचशीलाची तत्व जर सर्व माणसांनी आचरणात आणली तर माणूस दुःख निवारण करू शकेल. ही पंचशील तत्व म्हणजे कोणत्याही प्राणिमात्राला ठार करण्यापासून अलिप्त राहणे. चीरीपासून अलिप्त राहणे. असत्य भाषणापासून अलिप्त राहणे. कामवासनेपासून अलिप्त राहणे. कामवासनेपासून अलिप्त राहणे. ही पंचशील तत्वे बुद्धाने सांगितली.

सामाजिक सुधारणा करण्यासाठी माणसाने आपली मनोधारणा बदलावी असे सर्वप्रथम बुद्धाने सांगितले. सामाजिक, राजकीय, आर्थिक, आणि बौद्धिक स्वातंत्र्याचा पुरस्कार करताना समतेचा परिपूर्ण विचार बुद्धाने केला. त्यामुळे आजच्या जटील आणि गुंतागुंतीच्या अनेक सामाजिक प्रश्नांची उत्तरे बुद्धाच्या शिकवणुकीत दडली आहेत.

बौद्ध तत्त्वज्ञानात कर्मकांडाला स्थान नाही. गौतम बुद्धाने त्यांच्या पहिल्या प्रवचनातच जगात दुःख आहे आणि दुःखातून माणसाला मुक्त करणे हे धम्माचे कर्तव्य आहे असे सांगितले. बौद्ध तत्त्वज्ञानात आत्म्याला स्थान नाही. आत्म्याचे अस्तित्व बुद्धाने नाकारले आहे. त्यामुळे आत्मा आणि ईश्वराच्या अंगाने येणाऱ्या कर्मकांडाला बुद्धाच्या तत्त्वज्ञानात स्थान नाही. दलित—आंबेडकरी साहित्यावर बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा विशेष प्रभाव आहे. दलित—आंबेडकरी साहित्यातील 'सूड', 'अघोरी' आणि 'शद्र' कादंबरीवर बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा प्रभाव आहे.

बीज शब्द : दलित-आंबेडकरी कादंबरी, आंबेडकरी विचार, बौद्ध तत्त्वज्ञान, सामाजिक समता

#### प्रस्तावना

डॉ. बाबासाहेब आंबेडकरांच्या रूपाने दिलत समाजाला प्रभावी नेतृत्त्व लाभले. त्यांनी दारिद्रचा, अज्ञान, लाचारी आणि अपमान यांनी ग्रासलेल्या दिलत समाजामध्ये आत्मविश्वास निर्माण केला. डॉ. आंबेडकरांच्या मानवतावादी कार्यामुळे दिलत समाजाला सत्वाची जाणीव ज्ञाली. हजारो वर्षे पशुपातळीवरचे जीवन जगणाऱ्या दिलत समाजाला माणूसकीची जाणीव ज्ञाली. डॉ. आंबेडकारंचे आचार, विचार आणि त्याचे तत्त्वज्ञान हे 1960 नंतर उदयास आलेल्या दिलत—आंबेडकरी साहित्याची मूळ प्रेरणा आहे. त्यामुळे त्यांच्या नेतृत्त्वाने आणि चळवळीने दिलत समाजाला प्राप्त ज्ञालेले आत्मभान हा दिलत—आंबेडकरी साहित्याचा आणि कादंबरीचा आशयभूत आविष्कार असल्यामुळे दिलत—आंबेडकरी कादंबरीच्या चेद्रविंदू आंबेडकरी विचार असला तरी या कादंबरीवर बौद्ध

तत्त्वज्ञानाचाही तितकाच प्रभाव आहे. 'साठोत्तरी दलित—आंबेडकरी कादंबरी आणि बौद्ध तत्त्वज्ञान' या शोधनिबंधात बौद्ध तत्त्वज्ञानावर प्रकाश टाकण्यात आला असून बौद्ध तत्त्वज्ञान समजून घेणे हा या शोध निबंधाचा मुख्य हेतू आहे.

#### दलित-आंबेडकरी कादंबरी आणि बौद्ध तत्त्वज्ञान

दलित—आंबेडकरी साहित्यातील बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा प्रभाव शोधत असताना आपल्याला त्याचे मूळ संत साहित्यात शोधावे लागते. महाराष्ट्राच्या तेराव्या शतकातील संत साहित्यावर बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा विशेष प्रभाव आहे. ज्ञानदेव आणि नामदेवादी संतांनी समाजातील अंधश्रद्धा, कर्मकांड, वैकल्य, वैफल्य, उच्च, नीच, लहान, थोर, स्त्री, पुरूष, यांना विरोध करून कुळ, जाती आणि वर्ण हे अवधेची अकारण असे सांगून आध्यात्मिक लोकशाहीचा पाया घातला. या संतांची कधी जातिव्यवस्थेमुळे तर कधी समाजातील सामाजिक प्रतिष्ठेच्या विकृत कल्पनांमुळे सतत उपेक्षा होत राहिली. परंतु त्यांनी सामाजिक विषमतेच्या विरोधात बंड करून भेदाभेद भ्रम अमंगळ अशी धारणा असणारा एक खेळ चंद्रभागेच्या तिरी मांडला. संत साहित्यातील चोखाममेळचाांची पत्नी सोयराबाईचा काळ हा रूढी, प्रथा, परंपरा आणि कर्मकांड यांना जोपासणारा होता. त्यामुळे सामाजिक विषमतेची आणि अस्पृश्यतेची झळ सोयराबाईलाही सोसावी लागली. तेव्हा अशा अस्पृश्य माणसाच्या बायकोने चोख्याच्या महारीनने चक्क विटाळाचे अमंग लिहिले. या अभंगांनी जातीपातीची बंधने मानणाऱ्यांची थोपाडे रंगविली. अशावेळी सोयराबाईचा मृद् असलेला स्वर नकळत कडवा आणि कठोर होतो. त्यात ती म्हणते,

देहासी विटाळ म्हणती सकळ। आत्मा तो निर्मळ शुद्धबुद्ध। देहिंचा विटाळ देहीच जन्मला। सोवळा तो झाला कवण धर्म।।

ज्या काळात प्रस्थापित समाजातील लोक शूद्राच्या सावलीचाही विटाळ करत होते. त्या काळात सोयराबाईने चक्क विटाळाचे अभंग लिहून त्याविरूद्ध बंड केले. निदान भक्तीच्या क्षेत्रात का होईना संतांनी समाजिक समता प्रस्थापित करण्याचा प्रयत्न केला. महाराष्ट्राच्या अठरापगड जातीतील संतांवर बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा प्रभाव दिस्न येतो.

दलित—आंबेडकरी साहित्याचा केंद्रबिंदू समाजव्यवस्था आणि माणूस आहे. बौद्ध धर्माच्या केंद्रस्थानी सुद्धा समाज आणि माणूस आहे. बौद्ध धर्मावर दिलत—आंबेडकरी साहित्यिकांची प्रगाढ श्रद्धा आहे. त्यामुळे बौद्ध विचारात आणि दिलत—आंबेडकरी साहित्यिकांच्या विचारात साम्य दिसते. बौद्ध धर्म हा माणसाला महत्त्व देतो. जीजस, महंमद आणि कृष्ण या तीन धर्म संस्थापकांनी आपापल्या परिने धर्माचे महत्त्व विशव करताना कृणी स्वतःचा उल्लेख ईश्वराचा पुत्र म्हणून करतो. कुणी ईश्वराचा प्रेषित म्हणून करतो तर कृणी प्रत्यक्ष ईश्वर म्हणून करतो. परंतु बुद्धाने आपला उल्लेख मानवाचा पुत्र म्हणून केला आणि मानवाची सेवा मला महत्त्वाची वाटते हा विचार मांडला. "माझा जन्म ईश्वरी सामर्थ्यानं झाला, अगर माझ्या अंगात मोठी देवी शक्ती आहे, असा दावा बुद्धाने केला नाही. मार्गदाता व मोक्षदाता या दोन्ही शब्दामध्ये बुद्धाने फरक केला आहे. जीजस, महंमद आणि कृष्ण हे स्वतःला मोक्षदाता समजत होते. मी मार्गदाता आहे असे बुद्ध स्वतःला समजत होता." (झाँ. मालती इंगळे : बाबुराव बागूल व्यक्ती आणि वाङ्मय, देवयानी प्रकाशन, मुंबई, द्वितीयावृत्ती २००९ पृ. क्र. 184) त्यामुळे बुद्धाचा धर्म सर्वोच्च आहे. त्यात ढोंगीपणाला व अंधश्रद्धेला स्थान नाही. त्यामुळे बौद्ध धर्माला उज्ज्वल भविष्यकाळ आहे. याविषयी झाँ. बाबासाहेब आंबेडकर म्हणतात, "बौद्ध जनाचे कर्तव्य फक्त चांगला बौद्ध म्हणून राहणे एवढेच नसून बौद्ध धर्माचा प्रचार व प्रसार करणे म्हणजेच मानवजातीची सेवा करणे होय." (तत्रैव, पृ. क्र. 184) बुद्धाचे चिंतन आणि तत्त्वज्ञान गती, प्रगती आणि क्रांतिवादी आहे. ते अनात्मवादी आहे. बुद्धाचे तत्त्वज्ञान उच्च स्वरूपाचे असून त्याच्या शिकवणूकीचा गाभा क्रांतिकारकत्त्व घेऊन आला आहे. मानवमुक्ती आणि मानवाचे कल्याण हा बुद्धाच्या तत्त्वज्ञानाचा गाभा आहे.

भारतीय समाज जीवनात अनेक प्रकारचे सामाजिक स्तर असून हजारो जाती, पंथानी ते वेढलेले आहे. भारतीय समाज जीवनाची रचना जन्मावर आणि जातीवर आधारित आहे. बुद्ध धम्म हा "समाजातील विषम स्तर नष्ट करून समतेच्या दृष्टीने समाजाची निर्मिती करणारी शिकवण देणे." (डॉ. केशव मेंढे : आंबेडकरवादी साहित्यातील निबंधकार : डॉ. प्रकाश खरात, वत्स विनायक प्रकाशन, पुणे—नागपूर, प्रथमावृत्ती 2019, पृ. क्र. 48) ही बुद्ध धर्माची शिकवण आहे. बुद्धाने ईश्वर, आत्मा, पाप—पुण्य, गरीब—श्रीमंत, स्वर्ग—नरक इत्यादी कल्पनावादी सिद्धांत नाकारले व सामाजिक जीवनातील वास्तव, परिस्थितीचे आकलन करून प्रज्ञा, शील, करूणा या मूल्यांवर समाज उभा करण्याचा प्रयत्न केला आहे. मानवाच्या प्रयत्नानेच त्याचे दुःख नष्ट होऊ शकते. त्यासाठी योग्य मार्गाने कष्ट केले पाहिजे असा प्रगतिशील विचार बुद्धाने दिला. या दृष्टिकोनातून दिलत—आंबेडकरी कादंबरीकारांनी कादंबरी लेखन केले आहे. हे त्यांच्या कादंबरी लेखनावरून दृष्टीस पडते.

दुःख मानव निर्मित आहे, तेव्हा दुःख निवारण करणे हे माणसाच्याच हातात आहे. हे बौद्ध तत्त्वज्ञानाचे मुख्य सूत्र आहे. मानवी मनातील वासना, विकार आणि इच्छापूर्तीचा हव्यास हे दुःखाचे मूळ कारण असल्याचे बुद्धाने म्हटले आहे. भारतीय समाज जीवनातील वर्ण व जाती आणि जागतिक पातळीवरील वर्गव्यवस्था यांची निर्मिती वासना, विकार आणि इच्छापूर्तीच्या हव्यासातून झालेली आहे. हे आपण समजून घेतल्यास जगातील सर्व प्रकारची विषमता दूर करणारी पहिली व्यक्ती म्हणजे बुद्ध होय. हे आपल्या लक्षात येईल.

बाबुराव बागूलांच्या 'सूड' या दीर्घकथेतील जानकीवर तिच्या लहानपणापासून अनेक प्रकारचे पाशवी मानिसक, शारीरिक आणि लैंगिक अत्याचार झाले आहेत. या अत्याचाराची भीषणता एवढी भयावह आहे की, तिला आपण स्त्री असल्याची घृणा वाटू लागते. याचे मुख्य कारण म्हणजे तिच्या कोवळ्या वयात तिच्यावर अनेक पुरूषांनी लैंगिक अत्याचार केले आहेत. त्यामुळे तिच्या निरागसतेला तळे जातात. जानकी वेश्यागृहातून बाहेर पडते आणि संन्याशी वेश धारण करते. परंतु संन्याशी वेश धारण केल्यानंतर ही ती पुन्हा एकदा नरपशूकडून लुटली जाते. त्यामुळे तिला सर्वच पुरूषांबद्दल घृणा, चीड, तिरस्कार आणि संताप वाटू लागतो. तिच्यावर आणि तिच्या मनावर एवढे भीषण आघात झाले आहेत की पुरूषांच्या नजरेनेही आपल्यावर बलात्कार होत आहेत अशी जाणीव तिच्या मनात घर करून बसते. स्त्री जन्म हे आपल्या दुःखाचे कारण आहे म्हणून ती पुरूष वेश धारण करून अलखनिरंजन स्वामींना गुरू मानून त्यांच्या सोबत तपश्चर्या करण्यासाठी हिमालयात जाण्याचा निर्धार करते.

'सूड' या कथेतील अलखनिरंजन स्वामीवर बृद्ध तत्त्वज्ञानाचा प्रभाव आहे. ते ज्वालाप्रसादला म्हणजे जानकीला आपल्याविषयी माहिती सांगताना म्हणतात की, "ज्वाला मी जगलो नाही. माणसे कशी जगतात हे मला माहीत नाही. मी एका ब्रम्हचाऱ्याकडे शिकत होतो. एकदा तिथे हरिद्वारला आताचे राहुल सांकृत्यायन आले. ते मला म्हणाले, "तू सारखा फिरतोस, तु काय पाहिलेस?", "काही नाही! फक्त हरिद्वार," "मग इतर कधी बघणार?", कधीही बघ्! कधीही" पण स्वर्गाची वाट धरण्यांआधी मी निघालो. विद्याचरण हा अनाथ मुलगा दिसला. संगती घेतला. आता तू भेटलास पण तू जे पाहिलं आहेस ते मी पाहिलेल नाही. मला ते दाखवशील." (बाबुराव बागुल : सुड (कादंबरी), लोकवाड.मय गृह, मुंबई, अकरावी आवृत्ती २०१४, पृ. क्र. ४७) या संवादावरून हे स्पष्ट की स्वामीला राहल सांकृत्यायन या बौद्ध तत्त्वज्ञाचा सहवास लाभला होता आणि त्यांच्या सांगण्यावरून स्वामीजी भ्रमंती करण्यास निघाले. स्वामीजींच्या अंगी राग, द्वेष, वासना हे विकार नाहीत. यावरून त्यांनी बौद्ध तत्त्वज्ञान अंगीकारल्याचे दिसते. म्हणून ते कोणतेही सत्य विकारविरहित दृष्टीने स्वीकारतात. जानकी कोण आहे? तिने कोणते जीवन जगलेले आहे? हे कळल्यावरही त्यांना जानकीचा द्वेष व राग वाटत नाही. याउलट तिचे दुःख पाहून तिच्याविषयी त्यांच्या मनात करूणा निर्माण होते. बौद्ध तत्त्वज्ञानामधील क्षणभंगूरतावाद, अनित्यतावाद आणि विकारविरहित दृष्टीने सत्य स्वीकारणाचे तत्त्वज्ञान जानकीला स्वामीच्या सहवासात आल्यावर प्राप्त होते. त्यामुळे सुडाने पेटलेली, आत्महत्या करण्याचा प्रयत्न करणारी जानकी आपण स्त्री आहोत व स्त्रीच राहणार हे सत्य स्वीकारते आणि स्वामीला आपले स्त्रीत्व बहाल करते. प्रत्येक गोष्ट ही अनित्य व क्षणभंग्र आहे हे जानकीला कळल्यानंतर ती हसत हसत मृत्युलाही समोर जाते. यावरून बुद्धकालीन गणिका (वेश्या) असलेल्या व नंतर बौद्ध धम्म स्वीकारणाऱ्या आम्रपालीची आठवण होते.या कथेतील स्वामी म्हणजे प्रज्ञा, शील आणि करूणेचे प्रतीक आहे. बागूलांना या कथेतील स्वामीच्या माध्यमातून बुद्धाचे तत्त्वज्ञान सांगायचे आहे. "अन्याय अत्याचारावरील 'सूड' घेण्याचा मार्ग बुद्ध तत्त्वज्ञानात विध्वंसक, हिसंक ठरला आहे. प्रज्ञेने आणि करूणेने या सूड प्रवृत्तीला जिंकणे हीच खरी मानवमुक्ती आहे. म्हणून सूड भावनेतून जानकीला मुक्त करण्यासाठी स्वामी या पात्राचे उदात्तीकरण बागूल करतात." (डॉ. मालती इंगळे : बाब्राव बागूल व्यक्ती आणि वाङ्मय, पृ. क्र. 98)

बागूलांच्या 'अघोरी' या कादंबरीतील अघोरी पाटलाची सून पार्वतीची आणि सुखा भक्ताच्या मुलीची मागणी करतो. कारण पार्वती ही पद्मीनी असून सुखा भक्ताची मुलगी नागिणी आहे. पद्मीनी आणि नागिणीच्या योनीची एकत्र पूजा केली तर दिव्य सिद्धी प्राप्त होते. त्यामुळे अघोरी पाटलाकडे पार्वतीची मागणी करतो. परंतु आपल्या शीलाला महत्त्व देणारी पार्वती हातात तलवार घेऊन अघोरी बाबाच्या विरूद्ध लढण्यास सिद्ध होते. आपल्या शीलाला महत्त्व देणारी पार्वती आपले शील जपण्यासाठी कोवळी आणि कोमल स्त्री असून सुद्धा उग्र रूप धारण करते आणि आपल्या भेकड, धर्मनिष्ठ व भोळचाा पतीला पार बदलवून टाकते.

सुधाकर गायकवाड यांच्या 'शूद्र' या कादंबरीतील स्वतःच्या आयुष्यावर असलेला शूद्रत्वाचा डाग नाहीसा करणारा नागनाथ सूडाने पेटून उठतो आणि वत्तनीया नगराच्या दिशेने चालू लागतो. वाटेत त्याला दहा–बारा भिक्षू भेटतात. नागनाथ आणि सब्बबुद्ध भिक्खू या दोघांच्या प्रदीर्घ संवादातून बौद्ध तत्त्वज्ञानाचे दर्शन घडते. भिक्खु म्हणाले, "या धनुष्याला बाण लावून तो तू एखाद्या प्राण्याच्या दिशेने सोडलास तर काय होईल?"

भिक्खूंनी आपणास असा पोरकट प्रश्न विचारावा हे पाहून त्या पिंजलेल्या अवस्थेतही त्याला हसू आले. पण आपले हसू दडवत तो म्हणाला, 'तो बाण त्या प्राण्याच्या शरीरात घुसून त्या प्राण्याचा मृत्यू होईल'

'समज, असाच बाण कोणीतरी तुझ्या दिशेने सोडला तर तू छाती काढून त्या बाणासमोर उभा राहशील का?

भिक्खूंच्या प्रश्नाचा रोख लवकर लक्षात न आल्याने तो किंचितसा गोंधळला व नंतर म्हणाला; नाही, बाण माझ्या दिशेने येताच माझा जीव वाचविण्यासाठी मी आंडोसा शोधून त्याच्या आंड उभा राहीन.'

'म्हणजे तुझा जीव तुला प्रिय असतो, त्याचप्रमाणे इतर प्राणी, पक्षी, माणसे यांनाही आपला जीव प्रिय असतो. ज्याप्रमाणे तुला जगावेसे वाटते त्याचप्रमाणे इतर प्राणी, पक्षी, माणसे यांनाही जगावेसे वाटते. स्वतः जगणे व दुस-यालाही जगू देणे हा सर्व प्राणीमात्रांचा मूलभूत नैसर्गिक अधिकार आहे. दुस-या जीवांची हत्या करणारे असे हे भयानक शस्त्र तू जवळ का बाळगतोस?'

भिक्खूंच्या या अनपेक्षित उपदेशाने तो गोंघळला. त्याच्या तोंडून शब्द बाहेर येईना. त्याच्या उत्तराची अपेक्षा न करता भिक्खू सब्बबुद्ध पुढे म्हणाले, 'ज्या अर्थी तू शस्त्र बाळगतोस त्या अर्थी तुझ्या मनात राग, द्वेष, मत्सर, लालसा व भीती आहे. अरे हे सर्व दुःखाचे मूळ आहे. माणूस जन्मल्याबरोबर त्याच्यासंगे एखाद्या काळ्याा तिळाप्रमाणे दुःख त्याच्या आयुष्याला चिकटलेले असते. परंतु दुःख नाहीसे करीत मनुष्याला अंतिम निर्वाण मिळवायचे असते.'

बोलता बोलता भिक्खूंचे नागनाथच्य उजव्या खांद्यावर झालेल्या जखमेकडे लक्ष गेले. त्यांनी ती जखम धुवून त्यावर औषधी लेप दिला. आपले अंग वेदनेने ठणकते आहे असे त्याने सांगताच भिक्खूंनी त्याला दोन वनस्पती—मुळ्याांचा अर्क प्यायला दिला. नंतर त्याला जेवण देऊन विश्रांती घेऊ दिली.

मिक्खूंच्या ओल्या प्रेमाचा, त्याच्या पिचलेल्या मनास स्पर्श होताच आत सलत असलेले सर्व दुःख, व्यथा शब्द होऊन बाहेर आल्या. ते ऐकून भिक्खू म्हणाले, 'तुझ्या वस्तीच्या लोकांची झालेली हत्या ही खरोखरच क्लेशदायक आहे. उच्च व नीच या संकल्पनांतून घडलेले ते अकुशल असे कर्म आहे. ते पुन्हा घडून आपलीही त्यात हत्या होणार नाही याची तू दक्षता अवश्य बाळग. पण त्यांच्यावर सूड उगवून तू काय साधणार आहेस? समज दोन लाकडे आणून तू ती पेटविलीस तर त्याचा अग्नी कितीसा असेल?

'तो अग्नी लहान असेल' नागनाथ म्हणाला पण त्या अग्नीमध्ये तू लाकडे, वाळलेल्या गवताचे भारे टाकलेस तर तो अग्नी मोठा असेल की नाही? होय; तो अग्नी मोठा असेल.

'या अग्नीच्या सानिध्यात एखादे घर आले, त्यानंतर दुसरे, नंतर तिसरे, अशा त-हेने तो अग्नी अनेक घरे भरमसात करील की नाहीं?

'अनेक घरेच काय, एखादे मोठे नगरच तो अग्नी भरम करू शकेल!'

'तो अग्नी विझल्यानंतर तेथे काय सापडेल? फक्त राखच सापडेल' नागनाथ म्हणाला.

त्याचप्रमाणे तुझ्या मनात असलेला सूड आता लहान असला तरी तो पुढे उग्र रूप धारण करील आणि अग्नीप्रमाणे तो अनेक जीवांची हत्या करील. कदाचित त्यात तुझीही हत्या होईल. पण त्या धुमश्चक्रीनंतर शेवटी काय उरणार आहे? राखेसारखी प्रेते व खिंडारे, अरे, त्याचप्रमाणे तुझी वस्ती बेचिराख झाली म्हणून तू व्यथित, दुःखी झाल्यास, तसेच वत्तनीया नगर तू उद्धवस्त केलेस तर तुझ्याप्रमाणे कोणी व्यथित नि दुःखी होईल की नाही? मग असा अघोर परिणाम घडून आणणारा सूड तू मनात का पोसतो आहेस? ज्याप्रमाणे उकळत्या पाण्यात स्वतःचे रूप दिसत नाही त्याचप्रमाणे सूडाने, मत्सराने, द्वेषाने, रागाने पेटलेल्या माणसात स्वतःचे हित समजत नाही.' नागनाथ आपला उपदेश एकाग्र चित्ताने ग्रहण करीत आहे हे पाहून भिक्खू सब्बबुद्ध यांना समाधान वाटले. त्याची प्रशंसा करून ते म्हणाले, 'माणवाचे अंतिम हित व सुख कशात आहे याचा शोध घेणारा असा तू एक मनुष्य आहेस हे पाहून फार बरे वाटले. नाही तर भिक्खूचे प्रवचन एकून परत अंगाला चिखल फासणारे अनेक लोक असतात. पण ज्यांना सतत दुःख, दैन्य, संकटे भोगावी लागतात त्यांना प्रथम सुखाचा व हिताचा शोध घ्यावा लागतो. पण असा प्रयत्न सम्यक ज्ञानाने, विचाराने करायला हवा. म्हणजे मार्गात निर्माण होणाऱ्या संघर्षावर तो सहज मात करू शकतो. तू मघा म्हणालास, आयुष्यावरचा शूद्र डाग नाहीसा करण्यासाठी तू हातात शस्त्र घेतलेस. परंतु त्याकरिता तुला शस्त्र हाती घेण्याची आवश्यकता नाही. जन्मतःच परमेश्वराने तुझ्या आयुष्यावर शूद्र हा डाग धूर्त व स्वार्थी लोकांनी मुद्दामच चिकटवला आहे. तुला गुलाम बनवून तुझ्याकडून आत्यंतिक सेवा करून घेण्यासाठी तुझ्या आयुष्यावर त्यांनी चेवाचा व दैवाचा मुलामा दिला. तू ज्ञान मिळवून आपले दुःख व दैन्य म्हणजेच जे दुःख व दैन्य ज्यांनी तुझ्या पदरात टाकले, त्याच्याविरूद्ध बंड करू नये म्हणून तुला त्यांनी ज्ञानापासून वंचित केले.. शस्त्रविद्या शिकृन शस्त्राच्या बळावर तू त्यांना आव्हान देऊ नयेस म्हणून त्यांनी व्यापार—उदीम यापासून वंचित केले...

भिक्खूंच्या उपदेशाने त्याला प्रकाश मिळाल्याचा आनंद झाला. परंतु तेव्हाच त्याला एक शंका आली आणि तो मध्येच बोलून गेला, 'पण ब्राम्हण हे क्षत्रिय, वैश्य व शुद्र यांच्यापेक्षा श्रेष्ठ आहेत आणि त्यामुळे....

मिक्खूंनी त्याचे भाषण मध्येच तोडले. हो, ते मी तुला सांगणारच आहे. तुझी शंका अशी आहे ना, की ब्राम्हण हे क्षित्रियापेक्षा श्रेष्ठ आहेत. क्षित्रय हे वैश्यापेक्षा श्रेष्ठ आहेत. वैश्य हे शूद्रापेक्षा श्रेष्ठ आहेत. म्हणजेच क्षित्रय हे ब्राम्हणापेक्षा नीच आहेत, वैश्य हे क्षित्रयापेक्षा नीच आहेत. तुझे असे मत असेल तर ते चूक आहे. या जगात कोणी श्रेष्ठ नाही की कोणी नीच नाही. समज, एका पाणस्थळी ब्राम्हणांनी कुदळ घेऊन खड्डा खणला तर तेथे पाणी मिळेल काय?

'होय; तेथे पाणी मिळेल' नागनाथ म्हणाला. क्षत्रियाने तेथे खड्डा खणला तर, तेथे पाणी मिळेल काय? होय वैश्याने खड्डा खणला तर. तेथे पाणी मिळेल काय? 'अर्थात'.

शूद्राने तेथे खड्डा खणला तर, तेथे पाणी मिळेल काय?

'होय; शूद्राने तेथे खड्डा खणला तरी तेथे पाणी मिळेल' यावर भिक्खू निग्रही स्वरात म्हणाले, 'मग ब्राम्हणाने खड्डा खणून मिळविलेल्या पाण्यात व क्षत्रियाने खड्डा मिळविलेल्या पाण्यात काही फरक असेल काय?.

'नाही; तसा फरक नसणारच.' नागनाथ म्हणाला.

मग ज्याप्रमाणे व ज्या अर्थी ब्राम्हण, क्षत्रिय, वैश्य व शूद्र यांनी खड्डा खणून मिळविलेल्या पाण्यात कसलाच फरक नाही, म्हणजेच ते सारखे आहे, त्याचप्रमाणे व त्या अर्थी ब्राम्हण, क्षत्रिय, वैश्य व शूद्र यात कसलाच फरक नाही म्हणजे ब्राम्हण उच्च आणि क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र हे त्यांच्यापेक्षा नीच, असा भेदाभेद खोटा आहे. म्हणजे ब्राम्हण, क्षत्रिय, वैश्य व शूद्र हे सारखे व समान आहेत.'

नागनाथ या तर्कशुद्ध युक्तिवादाने खूपच भारावला नि उत्साहाने त्याने एक शंका विचारली, 'पण ब्राम्हण कदाचित असे म्हणतील की, ब्राम्हणाने खड्डा खणून मिळविलेले पाणी आणि क्षत्रियाने किंवा वैश्याने किंवा शूद्राने खड्डा खणून मिळविलेल्या पाण्यापेक्षा पवित्र आहे; म्हणून ब्राम्हण श्रेष्ठ आहे किंवा क्षत्रिय असे म्हणतील की, क्षत्रियाने खड्डा खणून मिळविलेले पाणी हे वैश्य व शूद्र यांनी खड्डा खणून मिळविलेल्या पाण्यापेक्षा पवित्र आहे, म्हणून क्षत्रिय हे वैश्य व शूद्र त्यांच्यापेक्षा श्रेष्ठ आहेत. किंवा वैश्य असे म्हणतील की वैश्याने खड्डा खणून मिळविलेले पाणी हे शूद्राने खड्डा खणून मिळविलेल्या पाण्यापेक्षा पवित्र आहे, म्हणून वैश्य हे शूद्रापेक्षा श्रेष्ठ आहेत.

यावर भिक्खू खळखळून हसले व म्हणाले, ब्राम्हण, क्षत्रिय व वैश्य यांनी आपापल्या पाण्यास पवित्र मानले आहे. याचा अर्थ क्षत्रियाचे पाणी ब्राम्हण व क्षत्रिय यांच्या पाण्यापेक्षा आणखी कमी पवित्र पण तेच पाणी पृथ्वीच्या पोटात असते तेव्हा त्याला असले कमी—अधिक पावित्र्य असते? तर नाही. म्हणजे आपले श्रेष्ठत्व कायम राखण्यासाठी त्यांनी पाण्यात भेद पाडले आहेत. यात पाण्याच्या पावित्र्यापेक्षा त्यांचा स्वार्थच अधिक आहे. समज, ब्राम्हणाने अग्नी निर्माण करून तो एखाद्या घरावर किंवा राजवाड्याावर फेकला तर त्यामुळे त्या घराला किंवा राजवाड्यााला आग लागेल काय?

'अर्थात! आग लागणारच नागनाथ उत्साहाने म्हणाला. 'तसेच क्षत्रियाने अग्नी निर्माण करून तो एखाद्या घरावर किंवा राजवाड्याावर फेकला तर त्यामुळे त्या घराला किंवा राजवाड्यााला आग लागेल काय? वैश्याने अग्नी निर्माण करून तो एखाद्या करून तो एखाद्या घरावर किंवा राजवाड्याावर फेकला तर, त्यामुळे त्या घराला किंवा राजवाड्यााला आग लागेल काय?

होय; कोणीही त्या घरावर किंवा राजवाड्यावर अग्नी फेकला तर त्या घराला किंवा राजवाड्याला आग लागेल'. 'मग ब्राम्हण, क्षत्रिय, वैश्य व शूद्र यांनी निर्माण केलेला अग्नी एखाद्या घराला किंवा राजवाड्याला आग लागू शकते, तर ब्राम्हणाचा अग्नी क्षत्रियाच्या अग्नीपेक्षा पवित्र आहे असे म्हणता येईल काय?' 'नाही; तसे म्हणता येणार नाही; नागनाथ म्हणाला. अशाच तन्हेने क्षत्रिय, वैश्य यांनाही कसलेच विशेष हे पावित्र्य लामले नाही, म्हणून ब्राम्हण, क्षत्रिय, वैश्य व शूद्र ही भेदनीती चूक व अकुशल आहे. मुळात सर्व मानव समान आहेत.'(सुधाकर गायकवाडः शूद्र (कादंबरी), कॉन्टिनेन्टल प्रकाशन, पुणे, द्वितीयावृत्ती 2005, पृ.क्र. 55 ते 62) सुधाकर गायकवाड यांच्या 'शूद्र' या कादंबरीतील नागनाथ आणि सब्बबुद्ध भिक्खू याच्यातील वरील संवादातून बौद्ध तत्त्वज्ञानाचे दर्शन घडते. ब्राम्हण, क्षत्रिय, वैश्य आणि शूद्र हे वर्णभेद चुकीचे आहेत. वर्णभेद माणसाने स्वःताच्या स्वार्थासाठी समाजात निर्माण केले आहेत. हे सब्बबुद्ध भिक्खू नागनाथला सांगतो. त्यातून बौद्ध तत्त्वज्ञानाचे दर्शन घडते.

#### समारोप

दलित-आंबेडकरी कादंबरीतील 'स्ड', 'अघोरी', आणि 'शूद्र' या कादंबऱ्यातून बौद्ध तत्त्वज्ञानाचे दर्शन घडते. बुद्धाचे तत्त्वज्ञान हे धार्मिक कर्मकांडाला विरोध करणारे असले आणि या तत्त्वज्ञानाचा पाया जरी आधात्म असला तरी ते सामाजिक आहे. सामाजिक समता प्रस्थापित करणे हा या तत्त्वज्ञानाचा मुख्य हेतू आहे. बौद्ध तत्त्वज्ञान लिंग, जात, वंश, धर्म, भाषा व प्रांत या भेदांना नाकारणारे आहे. ज्या काळात स्त्रियांना धार्मिक कार्यक्रमात आणि मंदिरात सहभागी होण्याची अनुमती नव्हती त्या काळात बुद्धाने स्त्री आणि पुरूष यांना बरोबरीचे स्थान देऊन सामाजिक समता निर्माण करण्याचा प्रयत्न केला. जो समता प्रस्थापित करण्यासाठी प्रयत्न करतो तो बौद्ध आहे. मग तो कोणत्या जातीचा आहे? कोणत्या संप्रदायाचा आहे? हे महत्त्वाचे नाही असा व्यापक विचार बुद्धाने केला. बुद्धाचे तत्त्वज्ञान सामाजिक असून या तत्त्वज्ञानातूनच अंधश्रद्धेचे समूळ उच्चाटन करता येणे शक्य आहे. या तत्त्वज्ञानानेच जगाला स्वातंत्र्य, समता, बंधुता आणि सामाजिक न्याय ही तत्त्वे दिली आहेत. बुद्ध प्रयत्नवादी विचारवंत असल्यामुळे पूर्वजन्माच्या कर्माचे फळ म्हणजे दुःख. या पारंपरिक अंधश्रद्धेला बुद्धाने विरोध करून बुद्धिप्रामाण्यवादाचा पुरस्कार केला. सृष्टीमध्ये घडणाऱ्या प्रत्येक घडामोडीमागे शास्त्रीय कारण आहे. त्यामागे कोणताही चमत्कार नाही असे इहवादी विश्लेषण सर्वप्रथम बुद्धाने केले. त्यामूळे बुद्धाचे विचार आणि तत्त्वज्ञान हे चमत्कारावर आधारित नसून ज्ञानावर आधारित आहे. आज जगभर जात आणि धर्मावरून संघर्ष सुरू असून मानवी मने विषमतेने दुंभली आहेत. स्वतःचे वर्चस्व प्रस्थापित करण्यासाठी जगभर हिंसा सुरू आहे. विचार मान्य नसणाऱ्या लोकांच्या हत्या होत आहेत. प्रतिपक्ष, प्रतिराष्ट्र एकमेकांना संपविण्यासाठी शस्त्रसज्ज होत आहेत. एक्णच संपूर्ण जग हे विनाशाच्या उंबरट्याावर उभे आहे. जगाची वाटचाल विनाशाच्या दिशेने सुरू आहे. अशावेळी या हिंसाचाराचे जगावरील सावट परतून लावण्यासाठी पुन्हा संपूर्ण जगाला बुद्धाच्या समतावादी विचाराची आवश्यकता आहे.

#### निष्कर्ष

1. बुद्धाचे तत्त्वज्ञान समतावादी आहे.

- 2. बुद्धाच्या तत्त्वज्ञानाचा पाया अधात्म असला तरी ते सामाजिक आहे.
- बुद्धाचे तत्त्वज्ञान हे मानवतावादावर आधारित आहे.
- बुद्धाचे तत्त्वज्ञान हे धार्मिक कर्मकांड आणि अंधश्रद्धा यांना विरोध करणारे आहे.

# संदर्भ सूची

- १. डॉ. मालती इंगळे : बाबुराव बागूल व्यक्ती आणि वाङ्मय, देवयानी प्रकाशन, मुंबई, द्वितीयावृत्ती 2009 पृ. क्र.
- २. डॉ. केशव मेंढे : आंबेडकरवादी साहित्यातील निबंधकार : डॉ. प्रकाश खरात, वत्स विनायक प्रकाशन, पुणे—नागपूर, प्रथमावृत्ती 2019, पृ. क्र. 48
- ३. बाबुराव बागूल : सूड (कादंबरी) , लोकवाड मय गृह, मुंबई, अकरावी आवृत्ती 2014, पृ. क्र. 47
- ४. सुधाकर गायकवार्डः शूद्र (कादंबरी), कॉन्टिनेन्टल प्रकाशन, पुणे, द्वितीयावृत्ती २००५, पृ.क्र. 55 ते 62

# अमित वासुदेव ग्जमिये

पीएच. डी. संशोधक विद्यार्थी मराठी विभाग डॉ. मधुकरराव वासनिक पी. डब्ल्यू. एस. कला आणि वाणिज्य महाविद्यालय कामठी रोड, नागपूर

# डॉ.मनिषा नागपुरे

मराठी विभाग डॉ. मधुकरराव वासनिक पी. डब्ल्यू. एस. कला आणि वाणिज्य महाविद्यालय कामठी रोड, नागपूर

# पुरातत्त्व संस्कृतीमध्ये पाली भाषेचे महत्त्व व बौध्द तत्त्वज्ञान अरविंद रामचंद्र टिकले

सारांश : भारतीय वाङ्मयामध्ये पालीभाषेला अत्यंत महत्त्वाचे आणि मानाचे स्थान आहे. पालीसाहित्यातील विविध ग्रंथांच्या मदतीने बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा अभ्यास आपणाला करता येतो. आजही पाली भाषा ही संपूर्ण साहित्यकला गुणांनी परिपूर्ण असून त्यात विपुल साहित्याचे शब्द भांडार उपलब्ध आहे. पालीभाषा ही ऐतिहासिक दृष्टीने सुद्धा अत्यंत महत्त्वाची आहे. पाली साहित्य आपणाला विविध प्रकारच्या शिलालेख, मूर्ती, स्तूप, चैत्य इत्यादी मधूनही दृष्टीस पडताना दिसते. बुद्धाने मानवाच्या कल्याणासाठी करूणेच्या प्रभुत्त्वावर संपूर्ण समसजामध्ये आणि विश्वामध्ये धम्मनीतीचे, बुद्धिप्रामाण्यवादाचे विचार प्रस्थापित केले. त्या भगवान गौतम बुद्धांच्या वचनांचे भांडार पाली साहित्यामध्ये आहे. अशा या पाली साहित्याकडे दुर्लक्ष न करता तो आपला ऐतिहासिक वारसा समजून त्याचे जतन व संवर्धन करणे अत्यंत आवश्यक ठरते. त्यासाठी पाली भाषेचे अध्ययन व अध्यापन करणे अत्यंत आवश्यक आहे. गौतम बुद्धांनी स्थापन केलेल्या बौद्ध धर्मामुळे संपूर्ण जगामध्ये विश्वशांततेचे महत्त्व अधोरेखित झालेले आहे. बुद्धांनी मानवजातीच्या कल्याणासाठी निर्वाणप्राप्तीचा मार्ग सांगितला आहे. गौतम बुद्धांची शिकवण म्हणजेच ज्याला आज आपण मानवतावाद म्हणतो. अशा तत्त्वज्ञानाची पाया आहे. बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा प्रसार आणि प्रचार केवळ भारतापुरताच मर्यादित न राहता तो भारताच्या सीमा ओलांडून तिबेट, चीन, मंगोलिया, म्यानमार, जावा, सुमात्रा, श्रीलंका अशा बाहेरील अनेक प्रदेशामध्ये झाला. त्यामुळे आजही या प्रदेशातील लोकांच्या दृष्टीने भारत ही त्यांच्या धर्माच्या उगामाची भूमी म्हणून पवित्र मानली जाते. गौतम बुद्धांनी समाजातील सर्व स्तरातील लोकांचा केलेले उपदेश पाली या

पाली भाषेला तथागत बुद्धांच्या विचारांचा ठेवा मानले जाते. आजच्या काळातील सततच्या युद्धमय परिस्थितीला सावरण्यासाठी बुद्धांच्या विचारांची गरज अपरिहार्य ठरते. या पाली भाषेतील शिकवण केवळ भारतालांच नाही तर संपूर्ण जगाला आकर्षित करीत आहे. म्हणूनच आजच्या काळात पाली भाषेचा अभ्यास करण्यांची गरज संपूर्ण जगातील लोकांना आहे.

तत्कालीन लोकभाषेत उपलब्ध आहेत. आजही पाली भाषा ही सर्वगुणसंपन्न असल्याचे दिसून येते. बौद्ध तत्त्वज्ञानाची संपूर्ण माहिती पाली साहित्यात उपलब्ध असल्याने पाली भाषेला ऐतिहासिक महत्त्व प्राप्त झालेले आहे. 'तिपिटक' (त्रिपिटक) हे

**बीज शब्द**: पाली भाषा, बौद्ध तत्त्वज्ञान, पुरातत्त्व, बुद्धिवाद, विज्ञानवाद, सहिष्णुता, अष्टांग मार्ग, कर्मसिद्धांत,

बौद्ध धर्माचे पवित्र ग्रंथ 'पाली' या लोकभाषेत लिहिलेले आहे.

प्रस्तावना : भारतीय प्राचीन कालखंडातील अत्यंत महत्त्वाचा धर्म म्हणजे बौद्ध धर्म होय. या बौद्ध धर्माचे संस्थापक तथागत बुद्ध तथागत बुद्धांच्या तत्त्वज्ञानापासून बौद्ध धर्माची उभारणी झाली आहे. बुद्धांनी लोकांना उपदेश करताना पाली या लोकभाषेचा वापर केला. त्यामुळे बुद्धांचे तत्त्वज्ञान पाली या लोकभाषेत संग्रहित केलेले आहे. पाली ही भाषा गौतम बुद्धांच्या अगोदरपासूनच मगध देशात तसेच आसपासच्या प्रदेशामध्ये जनपदाची लोकभाषा होती. मात्र या भाषेचे केंद्रवर्ती ठिकाण मगध राज्य असल्यामुळे या भाषेला मागधी असे म्हटल्या गेले होते. मागधी या भाषेचा अर्थ मगध देशातील लोकांची भाषा होय. मगध देश हा सध्याच्या बिहार राज्याचा अतिशय महत्त्वाचा भूभाग होय. या मागधी प्रदेशाला आणि भूभागाला प्राचीन भारतामध्ये अत्यंत महत्त्वाचे स्थान होते. पुढे याच मागधी भाषेला पाली हे नाव दिलेले आहे. पाली याचा अर्थ पालेन्ती ति इति पालि! म्हणजेच सर्वसामान्य लोकांचे पालन करते, संरक्षण करते ती भाषा म्हणजेच पाली भाषा होय. भारतीय प्राचीन संस्कृती, बौद्ध धर्माचे तत्त्वज्ञान, बौद्ध इतिहास समजून घेण्यासाठी पाली भाषेला अतिशय महत्त्व दिले जाते.

गौतम बुद्ध यांच्या तत्त्वज्ञानाने संपूर्ण जनमाणसांमध्ये समता प्रस्थापित करण्याचा प्रयत्न केला. आजच्या आधुनिक भारतात बौद्ध धम्माच्या पुनरूस्थापनेबरोबरच पाली भाषेच्या अध्ययनाला महत्त्व प्राप्त झालेले आहे. पाली भाषा ही भारतातील प्राचीन भाषा असून ती अभिजात भाषा आहे. या पाली भाषेमध्ये तिपिटक (त्रिपिटक), अनुपिटक, अट्टकथा, टीकासाहित्य महत्त्वाचे मानले जातात. मनुष्याला मनुष्यत्व प्राप्त करून देणारे साहित्य पाली साहित्य होय. पाली साहित्यामध्ये स्वातंत्र्य, समता, बंधुता, सिहण्णुता, अहिंसा, मानवता, लोकशाही, नैतिकता, नम्रता, सदाचार यासारखे जीवनमूल्ये आणि नितीमूल्यांचे दर्शन होते. त्यामुळे पाली साहित्याला महत्त्वाचे स्थान आहे. मानवाला मानवतेची शिकवण आणि मनःशांतीचा संदेश पाली भाषेतृन मिळतो. बुद्धांचे तत्त्वज्ञान जगातील संपूर्ण मानव जातीला एका समतेच्या धाग्यात बांधण्याचे काम करते. 'बहुजन हिताय बहुजन सुखाय' असे अधिक मजबूत बनविण्याचे धाडस या पालीभाषेत सामावलेले आहे. प्राचीन भारताचा इतिहास समजून घेताना पाली भाषेला समजून घ्यावेच लागते. तथागत बुद्धांच्या निर्वाणकाळापासून तर इ.स.पू. पहिल्या शतकापर्यंत पाली साहित्याचा विकास झाल्याचे दिसून येते. 2550 वर्षाच्या पाली साहित्याला कालक्रमानुसार दोन भागात विभाजन करता येते. पहिला म्हणजे पाली किवा तिपिटक (त्रिपिटक) साहित्य आणि दुसरा भाग अनुपाली किंवा अनुपिटक साहित्य. पाली भाषेला तथागत बुद्धांच्या विचारांचा ठेवा मानले जाते. आजच्या काळातील सततच्या युद्धमय परिस्थितीला सावरण्यासाठी बुद्धांच्या विचारांची गरज अपरिहार्य ठरते. या पाली भाषेतील शिकवण केवळ भारतालाच नाही तर संपूर्ण जगाला आकर्षित करीत आहे. म्हणून आज पाली भाषेतील बुद्ध तत्त्वज्ञानाच्या अभ्यासाची आवश्यकता संपूर्ण जगातील लोकांना आहे.

पाली भाषेच्या अभ्यासाचे महत्त्व : आजच्या काळात पाली भाषेचा आणि साहित्याचा अभ्यास अनेक विषयांच्या अंगाने आपणाला करता येवू शकतो. पाली साहित्याच्या अभ्यासक डॉ. मिना तालिम यांनी पाली भाषेच्या अभ्यासाचे महत्त्व 'पाली भाषेच्या विकासाची दालने' या लेखात स्पष्ट केलेले आहेत. पाली भाषेच्या संशोधनाला आणि अभ्यासाला अनेक विद्धवांनानी आणि अभ्यासाकांनी सुरूवात केलेली आहे. 20 शतकाच्या सुरूवातीला आपल्याकडे पाली भाषेच्या संशोधनाला आणि अभ्यासाला पुन्हा नव्याने आचार्य धर्मांनंद कोसंबी यांनी सुरूवात केली, त्यांच्या अध्यापन काळात चि. वि. राजवाडे, डॉ. पु. वि. बापट, प्रा. चिंतामणराव जोशी, प्रा. ना. के. भागवत यांच्यासारखे बौद्ध धम्माचे व पालीभाषेचे भरपूर विद्धवान त्यांच्या हातून तयार झाले. यांच्याबरोबरच राहुल सांस्कृत्यायन, भदन्त डॉ. आनंद कौसल्यायन, भंते कश्यप, धर्मरत्न, भंदन्त धर्मरिक्षित यासारख्या विद्धवानांनी अनेक ग्रंथांच्या भाषांतराचे कार्य केले आहे. पाली भाषेच्या अभ्यासाचे महत्त्व आणि उपयोगिता पुढील मुद्यांच्या आधारे स्पष्ट करता येईल.

बौद्ध तत्त्वज्ञान : बौद्ध धर्म हा भारताच्या श्रमण परंपरेतून निर्माण झालेला असून जीवन जगण्याची एक विचारधारा आहे. गौतम बुद्धाचा हा धर्म निरिश्वरवादी, अनात्मावादी, समतावादी, विज्ञानवादी, मानवतावादी आहे. बुद्धाने आपल्या जीवनात संपूर्ण मानवजातीला प्रज्ञा, शील आणि करूणा या तत्त्वाचा शिकवण दिली. बौद्ध धर्म हा स्वातंत्र, समता, बुधुता करूणा, मैत्री मानची मूल्ये आणि विज्ञानवाद या तत्त्वाचा पुरस्कार करणारा आहे. बुद्धाचा हा धर्म विज्ञान आणि मानवी मूल्यांचे समर्थन करणारा आहे. गौतम बुद्धाने पाली या लोक भाषेतून अत्यंत साध्या आणि सोप्या पद्धतीने त्रिशरण, चार आर्यसत्य, अष्टांगिक मार्ग आणि पंचशील यातून बौद्ध धर्माची शिकवण सांगितली. दुःखाचे कारण इच्छा आहे असे सांगून त्यावरील उपाय म्हणून अष्टांग मार्ग सांगितले. बुद्धाचे हे तत्त्वज्ञान विज्ञानवादी असल्यामुळे विज्ञान आणि बौद्ध धर्मात समानवा आहे. बुद्धाच्या धर्माचा आणि विज्ञानाचा उद्देश सारखा आहे. हा उद्देश म्हणजे सत्याचा शोध घेणे होय. सर्व सामान्य मानवजातीची त्यांच्या दुःखाने भरलेल्या संसारातून मुक्तता करून संपूर्ण मानव जातीला निर्वाण प्राप्त करून घेण्यासाठी भगवान बुद्धांनी दिलेली शिकवण अंगिकारणे अत्यंत महत्त्वाचे आहे. त्याकरिता बौद्ध तत्त्वज्ञान जाणून घेणे अत्यंत महत्त्वाचे ठरते, हे सर्व बुद्ध तत्त्वज्ञान पाली या भाषेत उपलब्ध असल्याने पाली भाषेचे अध्ययन करणे आवश्यक ठरते. बुद्धांनी सांगितलेले पंचशिल तत्त्वे, चार आर्यसत्य, अष्टांग मार्ग, दुःख निवारण्याचे मार्ग यासारख्या वेगवेगळ्याा विचारांचे अध्ययन आपणाला पाली या भाषेच्या माहितीमुळेच करता येवू शकते याबद्दल धर्मानंन्द कोसम्बी म्हणतात, "दुसरे म्हणजे प्राचीन भारतीय तत्त्वज्ञानाचा बौद्ध तत्त्वज्ञानावर झालेला परिणाम व बौद्धधम्माचा प्राचीन भारतीय तत्त्वज्ञानातील प्रणालीवर झालेला परिणाम या सर्वाचा विस्तृतपणे अभ्यास करणे हे तत्त्वज्ञानाच्या दृष्टीने हितावह आहे."

बौद्ध धर्माचा जनतेवरील प्रभाव : गौतम बुद्ध यांनी सांगितलेले विचार जर आपणाला वाचायचे असतील तर त्यासाठी पाली भाषेचे ज्ञान असणे अत्यंत आवश्यक ठरते. कारण, गौतम बुद्धांच्या धम्माचे ज्ञान केवळ प्राचीन काळातील पाली भाषेत उपलब्ध आहेत. त्यामुळे साहजिकच आपणाला स्पष्ट होते की, प्राचीन साहित्याची ऐतिहासिक खाण ही पालीभाषा आहे. यासंदर्भात 'पालीभाषा प्रवेश' या व्याकरणाच्या पुस्तकाला लिहिलेल्या पुरस्कारात डॉ. पी. व्ही. बापट म्हणतात की, "बुद्धधम्माचा संपूर्णपणे अभ्यास करू इच्छिणाऱ्यास त्या भाषेच्या साहित्याचा अभ्यासाची फार जरूरी आहे एवढेच नव्हे तर बुद्धधम्माचा भारताबाहेरील इतर देशातील जनतेवर काय परिणाम झाला हे जाणणाऱ्यांसाठी पाली साहित्यांच्या ज्ञानाची आवश्यकता आणि उपयोगिता आहेच."<sup>3</sup>

बौद्ध धर्माचे सखोल अध्ययन : बौद्ध धर्माचे सखोल अध्ययन करण्यासाठी आपणाला पाली भाषेचे ज्ञान अत्यंत आवश्यक आहे. बौद्ध धर्माचे अभ्यास करताना आपणाला दोन भाग पाडावे लागतील 1) श्रमणांसाठीचा धम्म 2) उपासकासाठीचा धम्म असे दोन भागात बौद्ध धम्माची विभागणी करून बौद्ध धम्माचे सखोल अध्ययन केल्या जावू शकते.

इतिहासाचे संशोधन : प्राचीन भारतीय समाजजीवनाचे, इतिहासाचे वर्णन पाली साहित्यामध्ये आढळते. पाली वाङ्मयात तत्कालीन समाजाचे, शिक्षण पद्धतीचे, समाजजीवनाचे, कला, संस्कृतीचे वर्णन दिसून येते हे इतिहासाचे केलेले वर्णन कुठल्याही प्रकारची व्यक्तिनिष्ठता न आणता केलेले आहे. त्यामुळे ते पुर्णपणे सत्यावर आधारित आहे. त्याचप्रमाणे तत्कालीन काळात गौतम बुद्धांच्या तत्त्वज्ञानाचा प्रसार आणि प्रचार भारताबाहेरही झालेला असल्याने, भारताबाहेरील अनेक भिक्खू आणि विचारवंत बौद्ध धर्माकडे आकृष्ट झालेले होते. उदा. प्रसिद्ध चीनी प्रवासी ह्या—एन—त्युंग हा सुद्धा भारतात येवून गेला त्याने केलेल्या प्रवास वर्णनामुळे आपणाला तत्कालीन समाजजीवनाचे आकलन होते, तसेच तत्कालीन समाजजीवनाचे आकलन होते, तसेच तत्कालीन बुद्ध धम्माचा इतिहास समजतो. अशाप्रकारे पाली भाषेच्या अध्ययनामुळे प्राचीन इतिहासाचे संशोधन करण्यास मदत मिळते.

प्राचीन भाषांबरोबर तुलना : प्राचीन भारतीय इतिहासाचे दालन पाली भाषेच्या अध्ययनामुळे आपणाला खुले झालेले आहे. म्हणून पालीभाषेचा आणि इतर भाषांचा आपण तुलनात्मक अभ्यास करू शकतो. यासंदर्भात स्वामी द्वारिकादास शास्त्री धम्मपादपालि या संपादित ग्रंथात लिहतात की, 'प्राचीन भारतीय साहित्याच्या दृष्टीने पालीभाषेचे ज्ञान, भाषाविज्ञान जगातील प्राचीन भाषांबरोबर तुलनात्मक अध्ययन करण्याच्या दृष्टीने अत्यंत महत्त्वाचे मानले जाते. प्राचीन भारतीय कालखंडात तत्कालीन अस्तित्त्वात असणाऱ्या प्राचीन वैदिक भाषा आणि पाली भाषा यांचे तौलनिक अध्ययन करता येवू शकते आणि तत्कालीन वैदिक भाषांमध्ये पाली भाषेचे स्थान वेगळे व स्वतंत्र कसे आहे हे सिद्ध करता येवू शकते.

पाली भाषाशास्त्र आणि व्याकरणाचे अध्ययन : पाली भाषेच्या अध्ययनामुळे पाली भाषेच्या व्याकरणाचे आणि भाषा शास्त्राचे ज्ञान समजण्यास मदत होते. याविषयी डॉ. पि. बी. बापट लिहितात की, पाली भाषेचे व्याकरण हा एक वेगळाच अभ्यासाचा विषय असणे आवश्यक आहे. पाली भाषेत कच्चायन, मोग्गल्लान, रूपसिद्धी आणि सद्दनिती हे व्याकरण ग्रंथ सुप्रसिद्ध आहेत.⁵

अनुवाद आणि भाषांतर : पाली भाषेतील उपलब्ध असणाऱ्या वाङ्मयीन साहित्याचे इतर भाषांबरोबरच मराठी भाषेत सुद्धा अनुवाद आणि भाषांतर होणे गरजेचे ठरते. त्यासाठी पाली भाषेचे ज्ञान असणे अत्यंत आवश्यक आहे. पाली साहित्याचे अनुवाद आणि भाषांतर झाल्यास संशोधक आणि इतर वाचकांना निश्चितच मोलाचे ठरेल यात शंका नाही. सांकेतिक चिन्हांचा उलगडा : प्राचीन भारतीय इतिहासाचे अध्ययन करीत असताना बौद्ध कालखंडामध्ये बौद्धकला आणि स्थापत्यकलेमध्ये सांकेतिक चिन्हांचा मोठ्या। प्रमाणात वापर झाल्याचे दिसून येते. ही विविध प्रकारचे चिन्हे बौद्ध कलेमध्ये कोठुन आली, कशी आली याचा विचार करताना आपणाला पुन्हा पाली साहित्याकडेच पाहावे लागते. या विविध प्रकारच्या शिलालेखांवरील चिन्ह, मूर्तीकला, विविध प्रकारचे नाणे यांच्यावरील खुणांचा आणि चिन्हांचा योग्य बोध होण्यासाठी पाली भाषेचे अध्ययन करणे आवश्यक ठरते.

पाली वाङ्मयातील वक्कलीसुत्त आणि महापरिनिब्बानसुत्ता मध्ये विविध प्रकारच्या सांकेतिक चिन्हांच्या उत्पत्तीचे पालेमुळे सापडतात, गौतम बुद्ध आणि त्यांच्या शिष्य वक्कली थेर यांच्यातील संवादात. वक्कली थेर खूप आजारी असल्याने ते चालू शकत नव्हते त्यांना भगवान बुद्ध यांना पाहण्याची खूप इच्छा झाली. त्यामुळे वक्कली थेर यांनी दुसऱ्या एका भिक्खुच्या मार्फतीने बुद्धांना निरोप पाठविला. त्यानुसार भगवान बुद्ध वक्कली थेर यांना भेटायला गेले, तेव्हा वक्कली थेर भगवान बुद्धांना म्हणतात, भन्ते आपणाला बघण्याची खूप दिवसांची इच्छा होती.पण आजारी असल्यामुळे आणि शरिरात शक्ती नसल्यामुळे तुमच्या भेटीला मी येऊ शकलो नाही. तेव्हा भगवंत बुद्ध वक्कली थेरांना म्हणाले, "अलं, वक्कली, किं मे इमिना पूतिकायेन दिट्टेन? यो मं परसति सो धम्मं परसति। धम्मिन्ह, वक्कली, परसन्तो मं परसति; मं परसन्तो धम्म परसति" (अर्थ — "पुरे वक्कली? काय या घाणेरख्याा शरिराला पाहतोस? जो मला पाहतो, तो धम्माला पाहतो, वक्कली जो धम्माला पाहतो तोच मला पाहतो, मला पाहतांनाच धम्माला पाहतो.") यावरून असे लक्षात येते की बुद्ध म्हणजेच सांकेतिक अर्थाने धम्म होय. त्याचप्रमाणे "चतुमहापथे तथागतरस थुपो कातब्बो." (अर्थ—चौरत्यांवर, चौकांमध्ये तथागतांचा स्तुप करावा) यामध्ये बुद्ध म्हणजे सांकेतिक अर्थाने स्तूप होय. अशाचप्रकारच्या विविध सांकेतिक चिन्हांचा वापर धम्मासोकाच्या आणि नंतरच्या काळात करण्यात आला आहे. सिंह, बोधिवृक्ष, पादिचन्ह, स्तूप इत्यादी बुद्धांचे सांकेतिक चिन्ह पाली वाङ्मयात स्तंभ, नाणे, लेण्यांमध्ये दिसून येतात. अशा विविध सांकेतिक चिन्हांचा उलगडा पाली भाषेच्या ज्ञानामुळे होण्यास मदत होते.

पुरातत्त्वशास्त्राला उपयोगी: आधुनिक काळातील संशोधनाची एक महत्त्वाची शाखा म्हणजे पुरातत्त्वशास्त्र होय. विविध विकाणी उत्खनन करून ऐतिहासिक माहिती गोळा करण्याचे काम या शाखेत केले जाते. त्यामुळे विविध प्रकारचे ऐतिहासिक लेख, शिलालेख, कोरीव लेख, शिल्पकला, चित्रकला, मूर्तीकला यांची विश्वसनीय माहिती व पुरावे मिळण्यास मदत होते. तसेच प्राचीन सांस्कृतिक इतिहासाचे मोठ्या। प्रमाणात उकल होण्यास मदत मिळते. पुरातत्त्वशास्त्राविषयी डॉ. रा. श्री. मोरवंचीकर म्हणतात की, "उत्खननामधून या संदर्भात अनेक उद्बोधक पुरावे हाती लागतात तथापि भौतिक विकासाचे आरेखन अद्याप शास्त्रशुद्ध नाही आणि इतिहासलेखन व ऐतिहासिक पुरातत्त्व यात म्हणावा तसा सुसंवाद अद्याप प्रस्थापित झालेला नाही. तो प्रस्थापित व्हावा." प्राचीन भारतातील इतिहासातील सापडणाऱ्या लेण्या, विहार, स्तूप, चैत्य, धम्माशोकाचे शिलालेख यांची माहिती या पुरातत्त्वशास्त्राच्या अंतर्गत मिळवता येवू शकते. आणि याविषयीची सविस्तर माहिती पाली भाषेच्या ज्ञानामुळे कळण्यास मदत होऊ शकते.

स्थापत्य आणि शिल्पकलेचे ज्ञान : प्राचीन आणि मध्ययुगीन काळामध्ये संपूर्ण भारतभर स्थापत्यकला आणि शिल्पकलेला बहर आल्याचे आपणाला दिसून येते. संपूर्ण भारतातील कानाकोप-यात बौद्ध शिल्पकलेचा झालेला प्रसार दिसून येतो. "स्तूप, चैत्य वा विहार यांची योजना कशी करावी हे सुद्धा आपल्याला विनय पिटकात आढळते"

बौद्ध तत्त्वज्ञान व शिकवण : तथागत गौतम बुद्धांनी पाली या लोकभाषेत उपदेश केला आहे. बुद्धांच्या उपदेशाचे प्रामुख्याने त्यांची शिकवण व तत्त्वज्ञान अश्या दोन विभागांचे दर्शन होते. बुद्धांच्या शिकवणूकीमध्ये चार आर्यसत्ये, अष्टांगमार्ग, दशपारिमता यांचा समावेश होतो. तर बुद्धांच्या तत्त्वज्ञानामध्ये कार्याचे कार्यकारणभावानुसार प्रत्यीत्य समुत्पाद सिद्धांत, अनात्मवाद, कर्मसिद्धांत, पंचस्कंद, पुनर्जन्म सिद्धांत या तत्त्वांचा समावेश होतो.

तथागत बुद्धांनी आपल्या शिकवणीतून व तत्त्वज्ञानातून संपूर्ण मानवजातीला मानवतेची शिकवण दिली आहे. बुद्धांनी सर्वसामान्य लोकांना सहज अनुकरण करता येईल असा साधा, सोपा, मध्यममार्गी विचार सांगितला आहे. बुद्धांच्या तत्त्वज्ञानात प्रज्ञा व शील तसेच नैतिकता यांना महत्त्व देण्यात आले आहे. तत्त्वज्ञानात स्पष्टता यावी याकरिता दहा अव्यक्तेमध्ये आत्मा, मोक्षा, ईश्वर यांना नाकारून विज्ञानवादी, कार्यकारण व वर्तमान कर्मसिद्धांताला महत्त्व देऊन नैतिक कृतिला व मानवतावादाला महत्त्व दिले आहे. तथागत बुद्धांनी स्वतःला विशेष स्थान व महत्त्व न देता, धम्मात समतेला महत्त्व दिले. बुद्धांनी मोक्षाऐवजी निर्वाणाची संकल्पना मांडली आहे. निर्वाण प्राप्तीसाठी व्यक्तीने आपले वर्तन सदाचारयुक्त व चारित्र्यसंपन्न ठेवण्याचा उपदेश दिला आहे. बुद्धांनी केवळ शांती व अहिंसेचाच मार्ग सांगितला नाही तर स्वातंत्र्य, समता, बंधुता, सत्य, प्रज्ञा, करूणा, मैत्री, न्याय हा विचार समाजाला दिला. तथागत बुद्धांनी अष्टांग मार्गाच्या आधारे सदाचार व सद्वर्तनाला महत्त्व दिले आहे.

तथागत बुद्धांनी अष्टांगिक मार्ग दशपारमीता यांच्याविषयी मार्गदर्शन करतांना शरीर, मन, चारित्र्याच्या शुद्धतेला महत्त्व दिले आहे. निर्वाणाचा मार्ग सांगताना वर्तमान मानवी जीवनातील कृतीतून मानवी मुक्ततेस स्थान दिले आहे. बाकीच्या धर्मात मोक्षमार्ग सांगितला आहे. निर्वाण म्हणजे निर्दोष जीवन. निर्वाण प्राप्तीकरिता चार आर्यसत्ये व अष्टांगिक मार्गाच्या ज्ञानाद्वारे मानव हा निर्वाण पदी जाऊ शकतो हा साधा सरळ उपाय बुद्धांनी मूळ मिटविण्यासाठी सांगितला.

बुद्धांनी आपल्या तत्त्वज्ञानात देव, दैवी चमत्कार यांना नाकारले आहे. त्यांनी ईश्वराचे अस्तित्त्व नाकारले आणि बुद्धीवादी वैज्ञानिक दृष्टिकोनाचा योग्य मार्ग स्विकारला. बुद्धाचे तत्त्वज्ञान मानवतावादाचा पुरस्कार करणारे होते. ईश्वराच्या अस्तित्त्वाची वैज्ञानिक दृष्टिकोनातून चिकित्सा करणारे होते. बुद्धांनी आपल्या अनात्मवादी सिद्धांतामध्ये आत्माचे अस्तित्व नाकारले आहे. त्यांनी कर्मसिद्धांत व पुनर्जन्म मानला असला तरी, भौतिक प्राकृतिक घटकांना व पंचस्कंधाना सत्वाच्या उत्पतीचे कारण मानले आहे. बुद्धांची तत्कालीन कालखंडातील चालत आलेले यज्ञाचे अस्तित्व नाकारले आहे. बुद्धांच्या तत्त्वज्ञानात चित्त, मन, शील, शुद्धतेस अधिक महत्त्वाचे मानले आहे.

बुद्धांनी आपल्या शिकवणुकीमध्ये चिकित्सक व परखड मत मांडले आहेत. कोणी सांगितले किंवा उपदेश केला म्हणून किंवा मी सांगितले म्हणून स्वीकारू नका व विश्वास ठेवू नका, तर योग्य काय अयोग्य याची चिकित्सा करून विचार स्वीकारावा असा शास्त्रीय विचार बुद्धांनी दिला आहे. तथागत बुद्धांनी चित्तशुद्धी व मनशुद्धी सोबतच प्रज्ञा, शील व करूणेस महत्त्व दिले इतरांच्या कल्याणाला महत्त्व देणे. प्रज्ञेचा व ज्ञानाचा उपयोग बहुजन हितासाठी व सुखासाठी झाला पाहिजे असा मानव कल्याणकारी विचारांना महत्त्वाचे स्थान दिले आहे आणि तोच खरा प्रज्ञावंत व्यक्ती होय. प्रज्ञावंत व्यक्तीला, शीलाची जोड मिळाल्यास व्यक्तीच्या जीवनाला अर्थ होतो. हिंसा, चोरी, अनिती, मद्यपान यांना व्यक्तीच्या जीवनात स्थान असू नये, मानवाचे जीवन शीलावाचून निर्थक व शून्य आहे. असा बहुमोल विचार बुद्धांनी जगाला सांगितला आहे. प्रज्ञा व शीलाप्रमाणेच बुद्धांनी मैत्री व करूणेचाही उपदेश दिला आहे. अशाप्रकारे तथागत भगवान बुद्धांनी चार आर्यसत्ये, अष्टांगिक मार्ग, प्रत्यीय समुत्पाद, सिद्धांत, अनात्मवाद, कर्मसिद्धांत, पुनर्जन्म या सिद्धांतांची मांडणी करून सर्वसामान्य मानवाच्या जीवनातील दुःख आणि त्यांचे ते दुःख दूर करण्याचे उपाय सांगितले आहेत. त्यांनी सांगितलेल्या सदगतीमार्ग बोधी पर्यंत घेऊन जाण्यास सहज सुलभ मदत करणारा आहे.

समारोप: पाली साहित्यामध्ये असलेल्या उच्च नीतीमूल्ये विचारांच्या अभिव्यक्तीतील गांभीर्य, बुद्धिवादी, मुद्देसुद मांडणी, कथनातील सहजपणा इत्यादी अनेक साहित्यगुणांनी परिपूर्ण अशा पाली साहित्याने आंतरराष्ट्रीय स्तरावर जनमनाची पकड घेतली आहे. त्याचमुळेच आज जगातील अमेरिका, फ्रांन्स, इंग्लंड, जर्मनी वैगेरे देशातील नामवंत विद्यापीठामध्ये पाली भाषेचे अध्ययन मोठ्या। आस्थेने केले जाते. तथागत भगवान बुद्धांनी सांगितलेल्या तत्त्वज्ञानाचा उपयोग मानवाच्या कल्याणाकरिता होत आहे. बहुजन हिताय, बहुजन सुखायच्या पुर्ततेसाठी बुद्धांच्या तत्त्वज्ञानाची उपयोगिता आजच्या परिस्थितीमध्ये हितकारक आहे. गौतम बुद्धांनी सांगितलेला मानव उद्धाराचा विचार हा पाली या लोकभाषेत असल्याने पाली या भाषेला

ऐतिहासिक महत्त्व प्राप्त झाले आहे. पाली भाषेच्या अध्ययनामुळे तथागतांच्या विचारांची संगती लाभण्यास मदत होते. त्यामुळे आपण सुद्धा पाली साहित्याचे अध्ययन करून जीवनाला समृद्ध करण्याचा ध्यास बाळगूया.

## निष्कर्ष

- 1. पाली भाषेच्या अध्ययानामुळे संपूर्ण मानवजातीला तथागताच्या बौद्ध धर्माचे तत्त्वज्ञान समजण्यास मदत होईल.
- 2. बौद्ध धर्माचे सखोल अध्ययन करण्यास संशोधकांना मदत मिळेल.
- 3. बौद्ध धर्माचा जनतेवर असलेला प्रभाव व परिणाम जाणून घेता येईल.
- 4. इतिहासातील अनेक ऐतिहासिक घटनांचा उलगडा होऊ शकतो.
- 5. भारतातील प्राचीन कला, शिल्पकला यांचे ज्ञान मिळू शकले.
- विविध प्रकारची अप्राप्त माहिती हाती लागू शकते.
- 7. पाली भाषेचा इतर भाषांशी असलेला संबंध लक्षात येवून पाली भाषेचे स्थान निश्चित करता येईल.
- 8. बौद्ध तत्त्वज्ञानाचा मानवी जीवनावरील परिणाम लक्षात घेता येईल.

# संदर्भसूची

- 1. धर्मानंद कोसम्बी, भगवान बुद्ध, नवभारत ग्रंथमाला पुणे, द्वितीय आवृत्ती, 1957 पृ. क्र. 6
- 2. डॉ. मीना तालिम, पाली भाषेच्या विकासाची दालने (लेख), पाली पाँठ संस्था, मुंबई, 2010 प्र. क्र. 5
- 3. ना.वा. तुंगार, पालीव्याकरण-पालिभाषा-प्रवेश, पुणे पी.व्ही. बापट, (पुरस्कारपत्र) १९३९ पृ. क्र. २
- 4. स्वामी द्वारिकादासशास्त्री, धम्मपदपाली, (संपा आणि अनु) बौद्धभारती ग्रंथमाला, वाराणसी, निदानकथा, आवृत्ती पहिली 2001 प्र. क्र. 19–20
- 5. पी.वी. बापट, बौद्ध धर्म के 2500 वर्षे, प्रकाशन विभाग, सुचना और प्रसारण मंत्रालय, भारत सरकार, दिल्ली. 1997 पृ. क्र. 110
- 6. संयुत्त निकायो–1 खन्धसंयुत्त, (5. वक्कलिसुत्तं)
- 7. दीघनिकाय, महावग्ग, (महापरिनिब्बानसुत्त) विपश्यना विशोधन विन्यास, इगतपुरी 1998 पृ. क्र. 6.106.
- 8. डॉ. रा.श्री. मोरवचीकर, सातवाहनकालीन महाराष्ट्र, प्रतिमा प्रकाशन पुणे, 1993, पृ. क्र. 6
- 9. डॉ. मिना तालिम, पाली भाषेच्या विकासाची दालने (लेख) पाली पाठ संस्था मुंबई, 2010 प्र. क्र. 7

## अरविंद रामचंद्र टिकले

पीएच.डी. संशोधक विद्यार्थी मराठी विभाग डॉ. मधुकरराव वासनिक पी.डब्ल्यू.एस. कला आणि वाणिज्य महाविद्यालय कामठी रोड, नागपूर

# सम्राट अशोक व तृतीय बौध्द संगिती

डॉ. सीमा लालचंद गोलाईत

जगात बौध्द धम्माला अतिशय महत्त्वपूर्ण असे स्थान आहे. त्यामूळे बौध्द साहित्याला देखील तितकेच महत्त्व आहे. हे बौध्द साहित्य म्हणजे पालि साहित्य होय. पालि साहित्याची निर्मिती ही मौखिक स्वरूपात भगवान बुध्दांच्या महापरिनिर्वाणानंतर काही मिहन्यांनी झालेल्या प्रथम बौध्द संगितीमध्ये एकत्र होण्यास सुरूवात झाली. याचे लिखित स्वरूप मात्र बऱ्याच काळानंतर झालेले आपणास दिसून येते. पालि साहित्य एकत्र होण्याच्या क्रियेमध्ये बौध्द धम्म संगितींचा अधिकच हातभार असण्याचे दिसून येते. त्यामूळे बौध्द साहित्यामध्ये बौध्द संगितींना अधिक महत्त्व प्राप्त झाल्याचे दिसून येते व या संगितीना म्हणजेच धम्म परिषदेला ज्यांनी ज्यांनी सहकार्य केले त्यांचा वाटा देखील फार मोठा आहे. कारण आज जे साहित्य आपणास उपलब्ध आहे. ते त्यांच्यामूळेच आपणांस अध्ययन करायला प्राप्त झालेले आहे. त्यामुळे सुरूवातीच्या तीन बौध्द संगितींना पाली बौध्द साहित्यामध्ये अधिक महत्वाचे स्थान मिळालेले आहे. त्यामुळे येथे या संगितीच्या अध्ययन व अध्यापन करण्यास अधिक आवश्यकता निर्माण झालेली आहे. आज येथे आपणा तृतीय बौध्द संगितींला सम्राट अशोकाचे योगदान कसे लाभलेले आहे. हे पाहणार आहोत. त्यात सम्राट अशोक यांची ओळख आधि करून घेणार आहोत.

## सम्राट अशोक

अशोक हा मौर्य घराण्यातील सर्वाधिक प्रसिध्द राजा होता. भारताच्या इतिहासात अशोकाला सर्वात महान सम्राटाचे स्थान दिले आहे. अशोकाच्या आयुष्यातील पूर्वार्धाची विश्वसनीय माहिती मिळत नाही. पंरतू बौध्द सिंहली ग्रंथानुसार अशोक हा चंद्रगुप्त मौर्याचा नातू व बिंदूसाराचा शेवटून दूसरा पुत्र होता. बिदुसारास अनेक स्त्रिया होत्या. त्यात सुभद्रांगी (धम्मा किंवा धर्मा) ही अशोकाची जन्मदात्री माता होती. लहानपणी अशोक अत्यंत तापट व भांडखोर होता. तसेच तो एक शूर शिकारीही होतो. अशोकाने केवळ लाठीने सिंहाची शिकार केली होती. असा उल्लेख येतो. प्राचीन काळापासून विहारयात्रा काढून शिकारीसारखे खेळ खेळण्याची क्षत्रिय राजांची पध्दत होती. याचे वर्णन खुद्द अशोकाच्या आठव्या शिलालेखातही आले आहे. प्राचीन काळातही आहाराकरीता शिकारी करीता किंवा केवळ खेळ म्हणूनही जीवहत्या होत असत याचाही निर्देश अशोकाच्या पहिल्या शिलालेखात व पाचव्या स्तंभलेखात येतो.

अशोक बौध्द धर्मांचे सर्वात मोठे राजाश्रयदाता होते. बौध्द साहित्यानुसार अशोक आपल्या तरूणपणातील क्रोधपूर्ण स्वभावामुळे चंड अशोक संबोधल्या जात होते. तेव्हा ते विदिशा चे राज्यपाल नियुक्त झाले. तिथल्याच एका श्रीमंत व्यापाच्याच्या मुलीसोबत त्यांनी विवाह केला. जेव्हा त्यांना माहिती झाले की त्यांचे पिता बिंदुसार मृत्यु—शैय्या वर आहे. तेव्हा त्यांनी पाटलीपुत्र म्हणजेच आताचे पटना येथे पोहोचून आपल्या भावाला सोडून त्यांनी सर्वाचाच वध केला. तसेच अशोकाच्या १३ व्या शिलालेखावरून माहिती होते की, त्यांनी किलंग वर युध्द केले, आणि हजारोंना मारले. या घटनेमुळे त्यांना पश्चाताप झाला व त्यांनी निश्चय केला की आता कुणालाही मारणार नाही तर धम्माचा मार्गावर आरूढ होणार सम्राट अशोक अनेक ठिकाणी गेल्याचे व तेथे स्तंभ उभारल्याचे साहित्यातून दिसून येते. जसे लुंबीनी, सारनाथ, बोधगया,. सारनाथ मध्ये तुटलेले स्तंभ सापडले ज्यात बौध्द संघाच्या एकतेला जो तोडेल त्याला बहिष्कृत करण्याचा आदेश अशोकाने दिला होता. पालि (सिगालोवाद सुत्त (दिघनिकाय) मध्ये अशोकाचे धम्मविषयक

विचार ग्रंथित आहेत. ते इतर सर्व धर्म—पंथा विषयी सिहण्णुतेचा उपदेश देतात. अशोकाच्या काळात बौध्द धर्म भारतामध्ये इतक्या तेजीने पसरला की त्याचे अठरा सम्प्रदाय बनले.

# सम्राट अशोकाच्या काळातील तिसरी बौध्द संगिती

बुध्दाच्या महापरिनिब्बाणानंतर प्रथम बौध्द संगिती राजगृहात बोलिवण्यात आली. व तेथे धम्म आणि विनयाचे संगायन करण्यात आले होते. उपालि आणि आनंदानी क्रमाने धम्म व विनयाचे संगायन करण्यात आले होते. उपाली आणि आनंदानी क्रमाने धम्म व विनयाचे संगायन केले. हो संगिती महाकस्सपांच्या अध्यक्षतेखाली घेण्यात आली. भगवान बुध्दाच्या परिनिर्वाणाच्या एका शतकानंतर दुसरी संगिती घेण्यात आली. ती वैशालीमध्ये काळाशोकाचा काळात घेण्यात आली. या संगितीचा उद्देश दहा अशा नियमांच्या विरोधात जी धर्म संगत नव्हती. अशा नियम विरोध वागणाच्याला 'पिटसारणीय कम्म' चा दंड निश्चित केले होते. चुल्लवग्गामध्ये या दहा बाबींचा उल्लेख केलेला आहे. वैशाली च्या संगिती नंतर तिसरी संगिती सम्राट अशोकाच्या काळात त्यांच्या राज्याभिषेकानंतर सतराव्या वर्षी पाटलीपुत्र च्या अशोकारामामध्ये घेण्यात आली. या संगितीचे वर्णन आपलाल्या दिपवंस, महावंस आणि समन्तपासादिका मध्ये मिळते. विनयपिटकाच्या चुल्लवग्गा मध्ये या संगितीचा उल्लेख केलेला नाही. 'महावंस' या बौध्द ग्रंथात या तिसऱ्या धम्मसंगिती बहल असे सांगितले आहे की, अशोकाच्या कारिकर्दीच्या काळात मोग्गलिपुत्त महास्थिवर तिष्य हा सर्व बौध्द संघाचा अधिपति होता असे महणतात की, बौध्द भिश्चूत स्वार्थता, द्रव्यलोलूप व दांभिक भिश्चूंची संख्या वाढल्यामुळे बौध्द धर्माला आलेली ग्लानी पाहून त्या वृध्दाला मर्गातिक वेदना झाल्या होत्या व बौध्द धर्माचा अधःपत साहण्यापेक्षा अरण्यवास पत्करलेला बरा असे वाटून तो आपल्या शिष्य महेंद्र यावर आपल्या कामाचा भार सोपवृन अहोगंगा पर्वतावर तपश्चर्येसाठी निघृन गेला.

पूर्वीच्या राजाने उदार हस्ताने बौध्द भिश्चना आश्रय दिल्यामुळे बरेचशे भिश्च आळशी, लोभी व दांभिक बनले होते. त्या सर्वांना अशोकाने हाकून लावले व लोकांनी बाहेर पडल्यावर भलभलत्या मतांचा उपदेश व प्रचार करून बौध्द धर्माविषयी लोकांच्या मनात विचित्र कल्पना भरवून दिल्या होत्या. हे अशोकाला कळले तेव्हा बौध्द धर्मावर आलेले हे संकट दूर करून या धर्माला पूर्वीचे शुध्द स्वरूप प्राप्त करून देण्यासाठी अशोकाने अशोकारामातल्या बौध्द भिश्चंना उपासथिन्नयेतसाठी आग्रहपूर्वक निमंत्रण केले पण तेथे निमंत्रण करण्यात गेलेल्या मंत्र्याची व भिश्चची काही बोलचाली होऊन ते प्रकरण एकदम विकोपास गेले. त्या मंत्र्याचे रागाच्या सपाटयात कमरेची तलवार उपसून काही भिश्चंना जागच्या जागी ठार केले. हा किल्पत प्रकार अशोकाला कळला तेव्हा भिश्चना विचारले की, या घटनेबद्दल कोण नीट सांगू शकेल तेव्हा मोग्गलीपुत्त तिस्साचे नाव घेण्यात आले. त्यांना बोलविण्यास पाठविले परंतू आले नाही. तेव्हा कळले की, बौध्द संघात प्रविष्ठ झालेल्या अनाचाराला कंटाळून तपश्चर्येसाठी निघून गेले. तेव्हा राजाने मंत्र्याला पाठवून तिस्साला आणण्यास पाठविले व तेव्हा ते मोग्गलीपुत्त तिस्स झाले. व नंतर तिस्सांनी अनेक भिश्चला बोलावून त्यांचे महणणे ऐकून घेतल्यानंतर धर्मविषयक प्रश्न विचारावे आणि त्याला तो अयोग्य भिश्च असल्याचे आढळल्यास त्यास संघातून घालावून दावे असा क्रम सुरू झाला. अशा रितीने साठ हजार भिश्च संघातून घालावून देण्यात आले. असे 'महावंश' ग्रंथात महटले आहे.

यानंतर तिसऱ्या धम्मसंगितीसाठी निवडक एक हजार जितेंद्रिय, धर्मतत्वज्ञ स्वच्छील आणि विद्वान अशा भिक्षूंना निमंत्रित करण्यात आले. महास्थविरांनी धर्मविषयक शंकांना समाधानाकारक उत्तर देऊन शुध्द धर्माचा उपदेश केला. ही सभा नऊ मिहन्यापर्यंत सारखी चालत राहिली. या सभेच्या उपदेशांचा व प्रवचनांचा राजाचा मनावर फार खोल परिणाम झाला व आणि अशोक राजा आतापर्यंत 'भिक्षुगतिक' होता तो आता बौध्द भिक्षु झाला. या सभेत भारतात व भारताबाहेर बौध्द धर्म प्रचारासाठी विद्वान प्रचारक पाठविण्याचे ठरले.

त्यानुसार अशोकाने बौध्द धर्म प्रचारक श्रीलंका, ब्रम्हदेश, सुवण्णभूमी, सिरिया, ग्रीस, मॅसेडोनिया, एपीरस या भारताबाहेरील देशात पाठविले. अशोकाने युरोपातही धर्मप्रचारक पाठविले असल्याची शक्यता आहे. श्रीलंकेचा राजा तिष्य यांच्या विनंतीवरून अशोकाने महेंद्राला धर्मप्रचारकासह एक पंथ श्रीलंकेस पाठविले.

'कथावस्तु' ची रचना महास्थिवर मोग्गात्तिपुत्त तिस्स ने अशोकाच्या काळातच केली आणि अभिधम्मिपटक या ग्रंथाचे अंतिम स्वरूप देखील याच तिसऱ्या संगीतीत करण्यात आले. या तिसऱ्या संगितीची मोठी उपलब्धी ही आहे की, याच वेळी बुध्द धर्माचे प्रचारक जगातील अनेक देशामध्ये पाठविण्यात आले. बौध्द परंपरेनुसार अशोकानेच ८४००० स्तुपांची निर्मिती करण्यात आली. अशा रीतीने सम्राट अशोकाचे कारकीर्द बरीच मोठी आहे. परंतू येथे आपण केवळ तिसऱ्या संगितीला लाभलेले योगदान येथे पाहिले आहे.

#### संदर्भ

- १) कळंबे, डॉ. चित्रलेखा, प्राचीन भारताचा संक्षिप्त इतिहास आणि प्रियदर्शी अशोक (भाग पहिला), पा. नं. ३/९२
- २) बापट, पी. वी., बौध्द धर्म के २५०० वर्ष, प्रकाशन विभाग, नई दिल्लि मई १९९७, पा.नं. ३७
- ३) सांकृत्यायन, राहूल, विनयपिटक, द कारपोरेट बॉडी ऑफ दि बुध्दा एज्युकेशन फाऊंडेशन, तायवान, पा. नं. ५४१
- ४) तेच पा.नं. ५५२
- ५) कौसल्यायन डॉ. भदन्त आनन्द, सम्यक प्रकाशन, नई दिल्ली, पा.नं. ५३,५४

**डॉ. सीमा लालचंद गोलाईत** महानाग शाक्यमृनि विज्जासन, नागपुर

# भगवान बुध्द आणि त्यांचे आर्थिक तत्वज्ञान कृ. माधुरी रा. बोटरे

बौद्ध धर्म हा भारतातील प्राचीन धर्मांपैकी एक धर्म आहे. बौद्ध धर्माची स्थापना भगवान गौतम बुद्ध यांनी केली. भगवान बुद्ध यांनी आपल्या सामाजिक, धार्मिक, राजकीय, आर्थिक व सांस्कृतिक विचारच्या माध्यमातून भारतीय प्राचीन धर्माला प्रभावित केले. भगवान बुद्ध एकमेवाद्वितीय होते. विचारवंतामध्ये गंभीर विचारवंत, सर्वात विश्वसनीय वक्ता, कार्मिकांमध्ये सर्वात उत्साही, सर्वोत्तम समाजसुधारक, अत्यंत दयाळू आणि सिहण्णू आचार्य, शासकांमध्ये सर्वोत्तम शासक होते. जो कोणी त्यांच्या संपर्कात आला त्याने बुद्धांची थोरवी मान्य केली. त्यांचे व्यक्तीमत्व चुंबकासारखे सर्वाना आकर्षन घेणारे होते.

भारताचे प्रथम पंतप्रधान पंडीत जवाहरलाल नेहरु यांनी 'भारताचा सर्वोत्तम सुपुत्र' असा भगवान बुद्ध यांचा उल्लेख केला आहे. भगवान बुद्ध यांच्या रुपाने आपल्या देशाला व संपूर्ण जगाला अष्टांगिक मार्ग, आर्यसत्ये यांच्या माध्यमातून उपदेशाचा ठसा सर्व मानव जातीवर रुजवणारा श्रेष्ठ मार्गदर्शक मिळाला आहे. जागतिक विचारवंत आणि बुद्धीमत्ता यांचे मूल्यमापन केल्यास भगवान बुद्ध जागतिक इतिहासातील सर्वोत्तम पुरुष ठरतात यात शंका नाही.

भगवान बुद्ध माणूस होते पण साधारण माणूस नव्हते. ते अलौकीक, असाधारण व्यक्ती होते. त्यांचा जन्म राजधराण्यात झाला होता पण जन्माने ते बुद्ध नव्हते. बुद्ध होण्यासाठी त्यांना कठोर साधना करुन बुद्धत्व प्राप्त करावे लागले. मानवाला उदात्त व महत्व प्राप्त करुन देणारे व बंधुत्वाची शिकवण देऊन 'गुलामी प्रथा' दूर करणारे ते जगातील पहिले व्यक्ती ठरले.

भगवान बुद्धांच्या काळात भारतीय समाज हा कृषी प्रधान होता. लोकांचा उदरिनवींह हा शेतीवर अवलंबून होता. वस्तू विनिमय पद्धती अस्तित्वात होती. प्राचीन भारतीय समाज सामाजिक, धार्मिक व आर्थिक रुढी परंपरा यांनी ग्रासलेला होता. वर्णव्यवस्था, वर्गव्यवस्था अस्तित्वात होती. याचा पुरावा आपल्याला पाली त्रिपिटक या ग्रंथात मिळतो. या ग्रंथावरुन असे लक्षात येते की, प्राचीन काळात भारतात सामाजिक व आर्थिक असमानता होती. भगवान बुद्ध यांचा जन्म जरी राजधराण्यात झाला असला तरी आपल्या राज्यातील लोकांचे होणारे आर्थिक व सामाजिक शोषण, असमानता, वर्गव्यवस्थेतील विषमता त्यांनी जवळून अनुभवली होती. ही विषमता, रुढी, प्रथा, परंपरा त्यांना कधीच मान्य नव्हत्या. यामुळेच बुद्धांनी पंचेचाळीस वर्षे धर्मोपदेश करतांना समाजातील गरीबी, श्रीमंती, बेकारी, भूकबळी, गुलामी, उच्च निच्च, वर्गव्यवस्था ह्या अलौकिक दैवी स्वाभाविक समस्या नसून समाज व्यवस्थेतून निर्माण झालेल्या समस्या आहेत. हे जगाला पटवन दिले.

भगवान बुद्धांनी आध्यात्मिक प्रगतीला प्राधान्य दिले असले तरी मानवाच्या भौतिक प्रगतीला नाकारले नाही. मानवाच्या सर्वांगिण कल्याणासाठी आपला मौल्यवान वेळ वाया घालवू नये, आपल्या सामाजिक व आर्थिक विकासासाठी सतत प्रयत्न करत राहावे असे बुद्धांचे म्हणणे होते. माणसाने आपले कुटूंब, नातेवाईक, मित्रमंडळी, समाज, देश, जग यांच्याप्रती आपले कर्तव्य जबाबदारीने पार पाडले पाहिजे असा उपदेश ते देत असत.

भगवान बुद्धांनी आपल्या उपदेशातून उपभोगवादाचा निषेध केला. भगवान बुद्ध संपत्ती गोळा करण्याच्या विरोधात नव्हते परंतु चुकीच्या मार्गाने संपत्ती गोळा करण्यास त्यांचा विरोध होता. भगवान बुद्धांचे आर्थिक तत्वज्ञान त्यांनी सांगितलेल्या अष्टांगिक मार्गातून अधिक स्पष्ट होते. बुद्धांनी सम्यक दृष्टी, सम्यक संकल्प, सम्यक वाणी, सम्यक कर्मांत, सम्यक आजिविका, सम्यक व्यायाम, सम्यक स्मृती व सम्यक

समाधी या अष्टांगिक मार्गाच्या माध्यमातून सामाजिक, आर्थिक, धार्मिक, राजकीय, शैक्षणिक विचार सविस्तर विवेचन केले आहेत. सम्यक आजिविका हा मार्ग बुद्धांचे आर्थिक विचार स्पष्ट करतो. यामध्ये भगवान बुद्ध म्हणतात, "ज्या व्यवसायातून किंवा कामातून दुसऱ्याला त्रास होणार नाही असा व्यवसाय किंवा काम करावेत. ते सांगतात, शस्त्राचा कधीही व्यापार करु नये, व्यक्तीला कमीपणा प्राप्त करुन देणारे व्यवसाय करु नयेत. मदय व्यवहार करु नयेत. विषारी घटकांचा व्यवहार व्यक्तीने करणे टाळले पाहिजे. पैसे व्याजाने देऊन अधिक नफा कमाऊ नये." सम्यक कर्म या मार्गात भगवान बुद्ध म्हणतात, "कोणाचीही हत्या करु नये, प्राणीमात्रांवर दया करावी इतरांकडून कुठल्याही गोष्टीचा स्विकार करु नये ते स्वत: मेहनत करुन मिळवावे, नेहमी शुद्ध आचरण व आत्मसंयम ठेवावा, खोटे बोलू नये, कोणालाही फसवू नये यातून बुद्धांनी लोक कल्याणाची जाणीव करुन देऊन स्वत:चा व स्वत:बरोबर इतरांचा सामाजिक व आर्थिक विकास कसा करता येईल याचा उपदेश केला.

भगवान बुद्ध यांचा मध्यम मार्ग मनुष्याला सुखी होण्याचा महामंत्र देतात. सदाचाराचे जीवन जगणे, जीवनामध्ये दोन अति टाळून मध्यम मार्गाने जीवन जगावे हा संदेश बुद्ध देतात. अति महत्वाकांक्षा किंवा लालसा माणसाचा विनाश करु शकतात. तसेच अति दारिद्र्य, गरीबी, निर्धनता हे सुद्धा माणसाचा विनाश करु शकतात म्हणून जे गरीब, निर्धन आहेत त्यांनी यातून बाहेर पडण्याचा प्रयत्न केला पाहिजे तर श्रीमंत व्यक्तींनी संपत्तीची अधिक लालसा न बाळगता आपल्या संपत्तीचा थोडा वाटा गरीबांना देऊन त्यांची मदत केली पाहिजे. यातून त्यांचे समानतेविषयी आर्थिक तत्वज्ञान स्पष्ट होते. भगवान बुद्धांच्या काळात अर्थशास्त्राची साधी ओळखही नव्हती. यांत्रिक युगाचा आरंभ ही झाला नव्हता. संपत्ती जमविणे किंवा साठा करुन ठेवणे लोकांना माहित नव्हते अशा काळात ही धनाचा किंवा संपत्तीचा साठा व संपत्तीचा अभाव यांचे दृष्परिणाम आपल्या उपदेशांनी लोकांना पटवुन दिले होते.

भगवान बुद्धांनी आपल्या उपदेशातून व्यक्तीला स्वावलंबी जीवन जगण्याची प्रेरणा दिली. बुद्धांनी धम्मपदात म्हटले की, "आप्पलाभोपिचे भिक्खू, सलाभ नातिमत्रति। याचा अर्थ असा की, लाभ कमी असला तरी भिक्खू त्याची अवहेलना करीत नाही. अशा शुद्ध आजिविकावाल्या व आळसरहीत असलेल्या भिक्खूंची देव प्रशंसा करतात." तसेच 'चक्कवित्त सिंहनाद सुत्त' यात बुद्ध सांगतात, "भिक्खूंनी एकाप्रचित्त होऊन स्वावलंबी जीवन जगावे. दुसऱ्यावर अवलंबून राहू नयेत." 'चक्कवती व्रत' ही संकल्पना स्पष्ट करतांना बुद्ध सांगतात राज्यशासकांनी गरीब लोकांना गरीबीच्या दृष्टचक्रातून बाहेर पडण्यासाठी सहकार्य करावे. चांगले विचार स्विकारावे व वाईटाचा त्याग करावा. यालाच चक्कवती व्रत म्हणतात. जर शासनकर्त्यांनी या व्रताचा स्विकार नाही केला तर राज्यात असंतोष निर्माण होऊन जनता गरीबीच्या दृष्टचक्रात ओढली जाईल. राज्य किंवा देश तेव्हाच स्वावलंबी बनेल जेव्हा तेथील प्रत्येक नागरिकांच्या हातात पैसा असेल आणि एकही गरीब व्यक्ती राहणार नाही. यावरुन असे स्पष्ट होते की, राज्य ही शोषण करण्याची संस्था किंवा व्यवस्था नसून लोक कल्याणाची व्यवस्था असायला पाहिजे. बुद्धांनी राज्याला लोक कल्याणाचे कार्य करण्याचा सल्ला देऊन कल्याणाकारी राज्याची संकल्पना स्पष्ट केली.

पालि त्रिपिटक ग्रंथात भगवान बुद्धांचे आर्थिक तत्वज्ञान अनेक सुत्तामधून स्पष्ट होतात. विनयपिटकमध्ये भगवान बुद्धांनी भिक्खू तसेच भिक्खूंनी यांनी व्यक्तीगत संपत्ती गोळा करु नये असे सांगितले आहे. यावरुन बुद्धांनी समाजवादी अर्थव्यवस्थेला चालना दिल्याचे स्पष्ट होते. भगवान बुद्धाचे आर्थिक तत्वज्ञान आजच्या आधुनिक युगात लागू पडतात. विशिष्ट समाजाने विशिष्ट व्यवसाय किंवा धंदा करावा, इतरांनी करु नये याला बुद्धांनी कधीच सहमती दिली नाही. याउलट प्रत्येक व्यक्तीने आपापल्या इच्छेनुसार आपला व्यवसाय सुरु करावा व आपल्या बरोबर कुटुंबाची, समाजाची पर्यायाने देशाची प्रगती करावी असा उपदेश केला.

भगवान बुद्धांच्या या विचाराने प्रभावित होऊन डॉ. बाबासाहेब आंबेडकरांनी हिंदू धर्माचा त्याग करुन बौद्ध धम्म स्विकारला आणि लाखो करोडो लोकांना बौद्ध धम्माची दिक्षा दिली. बौद्ध समाजाला एक नवीन विचारधारा देऊन त्यांना सर्वांगिण विकासाच्या प्रवाहात आणून सोडले. बौद्धांचे तत्वज्ञान आणि डॉ. आंबेडकरांचे मार्गदर्शन यामुळेच बौद्ध समाज आपला सामाजिक, आर्थिक, शैक्षणिक व सांस्कृतिक विकास करु शकलेत. मानवाला उदात्त व महत्व प्राप्त करुन देणारा व बंधुत्वाच शिकवण देऊन 'गुलामी प्रथा' दूर करणारा जगातील पहिला मानव बुद्ध ठरले. दुर्बळ प्राण्यांची हत्या रोखणारी, प्राण्यांप्रती करुणा दर्शविणारी बृद्धांची शिकवण आहे.

आधुनिक काळात हिंसा, अत्याचार, गुन्हेगारी वृत्ती, मानवशोषण अशा अपप्रवृत्ती वाढल्या आहे. सर्वच सत्ता आणि संपत्ती मिळविण्याच्या स्पर्धेत उतरले आहेत. यातूनच असंतोष, दहशतवाद निर्माण झाला आहे. अशा वाईट अपप्रवृत्तीचा समुळ नाश करण्यासाठी बुद्धांचे तत्वज्ञान आधुनिक काळातही उपयोगी पडतात. बुद्धांचे समता, संयम, त्याग, प्रेम, करुणा, अहिंसा आणि सहयोग ही तत्वे मार्गदर्शक ठरु शकतात. भगवान बुद्धांनी जसे गरीबी, दारिद्रच, गुलामी याचे समर्थन केले नाही तसेच भांडवलवाद, भोगवाद यांचेही समर्थन केले नाही. सध्याच्या काळात सहकार्याची भावना कमी होत चाललेली आहे. श्रीमंत अधिक श्रीमंत तर गरीब अधिकच गरीब बनत आहे. यामुळे देशांतर्गत गरीब— श्रीमंत असा सत्ता संघर्ष निर्माण होण्याची चिन्हे दिसू लागली आहेत. देशां—देशांत भांडवलवादामुळे तसेच सत्ता संघर्षमुळे युद्धजन्य परिस्थिती निर्माण झाली आहे. अशाही स्थितीत जगाला शांती व कल्याणाचा मार्ग दाखविण्यासाठी भगवान बुद्धांचे तत्वज्ञान आधुनिक युगासाठी प्रेरणास्त्रोत होऊ शकतात यात मिळमात्र शंका नाही.

# संदर्भ सूची

- १. सांकृत्यायन, राहुल महापंडीत विनयपिटक, महावग्ग, पृ. ७६.
- २. सांकृत्यायन, राहुल काश्यप जगदिश दीघनिकाय चक्कवित्तसीहनाद सुत्त, पृ. २३३.
- ३. आगलावे डॉ. प्रदिप धम्मचक्र प्रवर्तन के बाद के परिवर्तन, सम्यक प्रकाशन, नई दिल्ली, २०१०, प्. २२२.
- ४. विजीत संग्राम अंक, ऑक्टो. २०१३, नोव्हे. २०१३, डिसें. २०१३.

**कु. माधुरी रा. बोटरे** संशोधक विद्यार्थीनी डॉ. मधुकरराव वासनिक पी. डब्ल्यू. एस. कला, वाणिज्य व विज्ञान महाविद्यालय, नागपूर.

# Perspectives A National Interdisciplinary Annual Research Journal



